
 
 

Michel Forestier 

 

 

Manuel d’écologie du travail 

Viatique pour les temps qui viennent 

  



Michel Munier nous tourne le dos. Il écrit. 

La caméra glisse au-dessus de son épaule et découvre cet aphorisme 

« On est dans ce qui s’en va » 

Le Chant des forêts 

 

On pourrait aussi l’écrire ainsi, lui réponds son fils 

« On nait dans ce qui s’en va » 

 

En hommage à Michel, Vincent et Simon qui cherchent  

dans la sublime beauté de l’en-deçà sauvage,  

l’au-delà de la ligne 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Je dédie ce livre à Marie et Thibault, mes chers enfants, à June, Suzanne et Abel, ma joyeuse troupe de 

petits enfants, qui vivront sur la ligne et j’espère, la franchiront. 

Le dessin de couverture m’a été offert par Levalet, mon gendre, que je remercie ici. Son carnet 

d’œuvres est consultable sur https://www.levalet.xyz/  

  

https://www.vincentmunier.com/portfolio/chant-des-forets/
https://www.levalet.xyz/


J’ai rédigé ce texte en 2017, puis l’ai abandonné quelques années. L’ayant récemment relu, j’ai 

découvert qu’il n’avait pas pris de rides, qu’il reste donc inactuel et à ce titre utile à ceux qui veulent 

comprendre ce qui nous arrive et réfléchir aux chemins que nous pourrions emprunter pour nous 

réconcilier avec le vivant, que seule notre terre a su accueillir. 

J’ai décidé de mettre en ligne ses différents chapitres sur mon bloc-notes « Penser le travail 

autrement » qui depuis 2014 me sert d’atelier de réflexion et d’écriture. 

Il existe aujourd’hui sous forme de deux fichiers, comme livre imprimable et comme livre 

électronique. Je les propose librement en téléchargement à tous ceux qui voudraient le consulter. 

Mon seul souhait, c’est qu’il permette de poser un regard apaisé sur le travail, d’éloigner les idéologies 

qui le cernent de toute part et le défigurent, pour le replonger, rajeunie en quelque sorte, dans son sens 

anthropologique et sa longue histoire, aussi longue que la nôtre. Ma conviction, c’est que c’est la 

condition sous laquelle nous pouvons espérer trouver les voies d’un futur désirable pour ceux qui 

après nous vivrons. 

 

A l’attention de ceux qui sont attachés à la forme papier du livre, j’ai imprimé quelques exemplaires 

que je peux proposer à prix coutant (impression et frais d’envoi), avec une dédicace pour eux-mêmes 

ou pour ceux à qui ils souhaiteraient l’offrir. Pour en passer commande, il suffit de me contacter par 

l’intermédiaire de mon site. 

 

SOMMAIRE 

C’est quoi ce travail !.........................................................................................................................5 

La technicité du travail ...................................................................................................................... 11 

Subordination et hiérarchies au travail ............................................................................................... 17 

La nature escamotée du travail .......................................................................................................... 23 

L’hydre productiviste ........................................................................................................................ 29 

Pour une civilisation de la nature habitée ........................................................................................... 35 

 

https://penserletravailautrement.fr/contact/
https://penserletravailautrement.fr/contact/




5 
 

C’est quoi ce travail ! 
 

Dis donc, je viens d’apprendre que le mot « travail » venait du bas-latin « tripalium » et que c’était 

le nom donné au Moyen-âge à un instrument de torture… 

Oui, c’est l’étymologie la plus communément reprise, mais elle est douteuse. L’instrument existe bel 

et bien, et son nom aussi. Il servait à attacher les hommes que l’on soumettait à la question. En 

revanche, rien ne permet d’établir le passage de ce mot au verbe de l’ancien français « travaillier », à 

partir duquel a été formé « travail ». Il supposerait des dérivés intermédiaires qui ne sont pas attestés. 

En fait, d’autres hypothèses sont formulées par les linguistes. Certains le font remonter au latin 

« trabs » qui signifie « poutre » et a donné « entraver », d’autres à une racine consonantique indo-

européenne R-B/V que l’on retrouve par exemple en allemand (aRBeit), en espagnol (tRaBajo), en 

russe (RaBot) ou en français (tRaVail). 

Alors que les experts laissent ouvertes plusieurs possibilités, la voix populaire n’en retient qu’une. Ce 

succès nous renseigne plus sur la conception doloriste du travail qui prévaut dans nos sociétés que sur 

l’origine du mot. Aussi, je te propose de laisser de côté cette étymologie hypothétique. 

Indépendamment d’elle, comment le définirais-tu ? 

Eh bien, je dirais que le travail, c’est ce qu’on fait pour gagner de l’argent 

Voilà une bonne manière d’éliminer d’un coup un grand nombre d’activités humaines. Cet été, par 

exemple, quand tu as marché pendant un mois sur des chemins de grande randonnée, tu n’as fait qu’en 

dépenser. Le travail, ce serait donc cette activité particulière qui nous permet d’obtenir de l’argent, ce 

qui la différencie de toutes celles qui nous font en utiliser. 

Mais l’argent n’est qu’un moyen, certes d’une infinie souplesse : avec lui, on a l’impression qu’on 

peut tout avoir, qu’il nous ouvre le monde. Et c’est assez vrai d’ailleurs : on peut s’acheter un 

croissant, aller au cinéma, inviter des amis au restaurant, visiter le Machu Pichu, ne rien faire… Mais 

ce n’est pas pour l’argent qu’on travaille, c’est pour le pouvoir qu’il nous donne, pour ce qu’il rend 

possible, à savoir notre vie telle qu’on aimerait la vivre. 

Si tu veux dire que si on travaille, c’est pour vivre, et si possible bien vivre, je suis d’accord avec toi, 

sauf qu’il y a des gens qui vivent bien sans travailler 

C’est tout à fait vrai. C’est ce que montre l’économiste Piketty dans Le capital au XXIème siècle : en 

Europe et en Amérique du nord, la frange la plus riche de la population gagne toujours beaucoup plus 

d’argent avec son argent qu’avec son travail. Ils peuvent tout à fait vivre bien mieux que quiconque et 

cela uniquement par leur capital. Mais comment l’argent peut-il produire de l’argent ? 

Par exemple, en le déposant dans une banque, sur un compte bien rémunéré 

Oui, mais cela ne fait que déplacer le problème, ça ne le résout pas. L’argent ne produit rien de lui-

même. Dans l’exemple que tu donnes, pour en retrouver plus qu’au départ, il y faut deux conditions. 

La première, c’est de ne pas en avoir soi-même besoin pour vivre, sinon tu le consommerais et n’en 

disposerais plus. La seconde, c’est qu’il existe des gens qui en aient besoin et s’engagent, contre 

l’usage qu’ils vont en faire, à t’en redonner plus que tu ne leur en as confié. Cette dernière condition 



6 
 

en suppose toutefois une autre à laquelle nous ne pensons plus, car elle est devenue en quelque sorte 

« naturelle ». C’est que la société considère comme licite le fait que l’argent produise de l’argent. Cela 

n’a pas toujours été le cas, même en Europe. Au Moyen-âge, par exemple, l’usure était condamnée 

par l’Église au motif que le temps, nécessaire pour faire fructifier les intérêts, appartient à Dieu et non 

pas aux hommes. Mais l’esprit public a beaucoup changé et cette condamnation n’est plus de mise. 

Il faut donc faire travailler son argent pour en avoir plus après qu’avant 

Exactement, et il existe de multiples manières de le faire. Toutefois, elles se ramènent toutes à 

quelques grandes types : soit tu le prêtes avec intérêt, soit tu l’investis dans une entreprise et recueilles 

une part de son bénéfice, soit enfin, tu acquiers grâce à lui des biens, notamment immobiliers, que tu 

loues. Mais les utilisateurs de ton argent disponible n’en ont pas eux-mêmes suffisamment, sinon ils 

ne t’en demanderaient pas. Ce serait en effet absurde d’échanger de l’argent contre de l’argent. Il faut 

donc qu’ils trouvent, ailleurs et autrement, de quoi verser le surplus attendu par les détenteurs du 

capital. Ils ne peuvent le trouver que dans leur travail ou dans celui des autres. Faire travailler son 

argent, c’est finalement faire travailler tout court. 

Mais revenons à notre sujet. Nous avons dit pour quoi nous travaillons : pour vivre et bien vivre, grâce 

à tout ce que l’argent permet d’avoir. C’est en cela que le travail est une nécessité. Mais cela ne dit 

rien de ce que nous faisons lorsque nous travaillons. Qu’est-ce nous pourrions en dire ? 

J’avoue qu’il y a tellement de métiers où l’on fait des choses si différentes, que je ne vois pas trop ce 

qu’ils ont en commun 

Ça ne m’étonne pas. Ce n’est d’ailleurs qu’à partir du XVIIIème siècle qu’on s’est mis à désigner d’un 

même mot des activités aussi différentes que l’agriculture, la métallurgie, le transport, le commerce, la 

médecine ou l’hôtellerie. Ce qui fait l’unité de toutes ces activités, ce n’est pas ce qu’on y fait, c’est la 

destination de ce qu’elles produisent. 

Je ne comprends pas 

En fait, le travail est devenu le terme générique utilisé pour toutes les activités productrices de biens 

ou de services, mais à la condition que ceux-ci fassent l’objet d’une circulation monétaire, directe ou 

indirecte. Il existe deux cas de figures. Celui des entreprises qui produisent ou commercialisent des 

biens ou services, et celui des organisations publiques. Dans le premier cas, c’est la vente sur un 

marché qui fournit directement les ressources pour payer les salaires, dans l’autre c’est la puissance 

publique qui les apporte, à partir des impôts qu’elle aura collectés. 

Oui, mais alors, s’il n’y a pas de circulation monétaire, il n’y a pas de travail 

C’est la conséquence logique qu’en a tiré la Comptabilité nationale. Elle n’enregistre pas, pour cette 

raison, l’apport économique du travail domestique, ni du travail bénévole qui peut être réalisé dans les 

mouvements associatifs. Cela montre que la définition contemporaine du travail conduit à la fois à 

désigner d’un même mot un très grand nombre d’activités productives différentes et à en oblitérer 

d’autres. Cette oblitération n’a pas qu’une conséquence économique, mais aussi symbolique 

puisqu’elle dévalorise, au sens propre et figuré, toute activité n’entrant pas dans le champ des 

échanges, même si son utilité sociale est manifeste. 

Mais comment pourrait-on le définir si l’on ne veut pas de cette conséquence ? 



7 
 

En fait, le travail tel qu’on le désigne et le voit aujourd’hui est une construction sociale récente au 

regard de la vie des hommes. Depuis l’origine, notre espèce, pour subsister et se développer, a dû 

travailler, même si le mot pour le dire est récent. C’est ce sens originaire, anthropologique, qu’il faut 

retrouver pour mieux comprendre ce qu’on en a fait. Cela oblige d’abord à en distinguer deux types. 

Le premier, je l’appellerai le travail naturant. Il consiste à tirer de la nature qui nous environne les 

éléments matériels qui nous permettent de vivre : de quoi manger, nous vêtir, nous loger, fabriquer des 

outils, etc. Mais aussi, il faut y classer tous les travaux de transformation de cette matière par lesquels 

nous lui donnons les formes qui nous conviennent. Il est naturant car il nous permet de construire nos 

propres conditions matérielles de vie, en forte autonomie vis-à-vis de notre milieu naturel. C’est grâce 

à cette capacité productive, ingénieuse, que nous n’avons pas eu besoin, contrairement à toutes les 

autres espèces vivantes, de mutation pour occuper de nouvelles niches écologiques : nous pouvons 

vivre sous les tropiques, dans le désert, au pôle nord. Nous avons même pu aller sur la lune et en 

revenir. 

Mais quel est donc le deuxième type ? 

C’est le travail socialisant, c’est-à-dire celui que nous faisons non pas en exploitant la nature et la 

transformant, mais en nous occupant du bien-être des autres. Le travail domestique, dont on a parlé 

tout à l’heure, en est un exemple emblématique. Il est aussi ancien que la chasse ou la cueillette, mais 

on ne parle guère de lui comme travail. Peut-être parce que ce sont les femmes qui l’ont le plus 

souvent assuré ? Si l’on veut distinguer proprement les activités qui sont les nôtres, il faut réserver le 

mot travail aux activités sociales, c’est-à-dire celles que l’on ne fait pas que pour soi. Prenons un 

exemple simple : si je coiffe ma fille, je travaille, mais pas si je me coiffe car alors, je ne m’occupe 

que de moi. Le travail domestique, c’est celui que j’assure pour ceux qui me sont chers, ma famille, 

ma tribu ou mes amis… Ce travail, il est consubstantiel à notre espèce, car il a fallu, dés l’origine, que, 

dans les groupes humains, certains s’occupent des bébés et des enfants pour leur soin et leur éducation. 

Il est socialisant, car c’est à travers lui que transite une grande partie de la socialisation des hommes. 

En fait, ce travail socialisant, c’est ce qu’on appelle aujourd’hui les services ? 

Oui. Sauf qu’il les englobe et les dépasse, puisque le travail bénévole et le travail domestique en font 

partie. Avec le sens actuel du mot travail, exactement la même activité peut être considérée dans 

certains cas comme travail, et dans d’autres non. Par exemple, si je me fais transporter à la gare par un 

taxi ou si c’est un ami qui m’emmène, dans un cas il y a échange économique et donc travail, dans 

l’autre pas. De même si je garde ma fille à la maison, je ne travaille pas, mais si je paie une baby-sitter, 

celle-ci travaille. Ma conviction intime c’est qu’en imposant l’échange monétaire comme pierre de 

touche du travail, on se crée un handicap pour le comprendre et comprendre  les faits sociaux et 

écologiques qui lui sont associés. Mais nous verrons cela plus tard. 

Donc le travail, c’est faire ou produire ce qui nous permet de vivre et, si possible, bien vivre 

ensemble. Gagner de l’argent est seulement la forme dominante qu’il prend aujourd’hui 

Oui. Acquérir de l’argent est en effet le but qu’on poursuit quand on cherche du travail et quand on 

l’exécute. Cela masque, sans pour autant les avoir supprimées, les formes de travail qui relèvent du 

partage et non pas de l’échange. 

En fait, nos sociétés complexes nous font perdre de vue le fondement des choses. Pour saisir le travail 

dans sa nature première, il faut l’imaginer à la hauteur d’une petite communauté dans laquelle il n’y a 

pas d’échange économique interne. Prenons le cas d’une famille paysanne du début du XXème siècle. 

Certains de ses membres – souvent les hommes, mais pas toujours – vont s’occuper des travaux des 



8 
 

champs et des bêtes, de l’entretien et des réparations pendant que d’autres s’occuperont de la basse-

cour, du ménage, de la cuisine ou d’aller sur le marché vendre des légumes ou des œufs et rapporter 

ainsi l’argent qui permet d’acheter ce que la ferme ne produit pas. 

Effectivement, mais cette époque est révolue 

Bien sûr. Mais c’est un exemple simple qui permet de prendre conscience de deux choses. La 

première, c’est qu’il n’y a pas que l’échange de biens et de services sur un marché qui permette 

d’organiser une société. C’est d’ailleurs ce qui se passe dans toutes les entreprises : il n’y a pas non 

plus d’échange économique en leur sein, mais seulement une organisation du travail ; la deuxième, 

c’est que le même mot « travail » sert à désigner deux échelles de réalité différentes. Mais pour que tu 

comprennes ce que je vais dire, il faut que j’introduise deux notions linguistiques importantes, mais 

peu connues. 

Dans les langues, il y a deux manières de passer de l’unité à l’ensemble. Dans la première, on part du 

un pour aller vers le tout ; dans la seconde on parcourt le chemin inverse. La seule que nous 

connaissions en français est la première. Elle consiste à ajouter un signe de pluriel à un singulier : une 

table, des tables. Mais il existe des langues qui utilisent le second mouvement, qui va de l’ensemble 

(on l’appelle alors un collectif) à l’unité, qu’on appelle un singulatif. C’est le cas du breton qui 

singularise un collectif en lui ajoutant le suffixe –enn. Cela permet de passer par exemple du bois 

(gwez) à l’arbre (gwezenn). S’effectue ainsi l’opération inverse qui est la nôtre de passage du singulier 

au pluriel par ajout du suffixe –s. Le même mouvement existe en anglais, avec  « furniture » qui est un 

collectif (le mobilier) et « a piece of furniture » (un meuble), un singulatif. 

Comprends-tu cette distinction ? 

Oui, mais pas où tu veux en venir 

Eh bien, le mot travail en français est le même pour désigner un singulatif et un collectif, d’où un 

grand nombre de confusion dans les échanges à son sujet. Par exemple, quand tu me parlais hier de ton 

travail de plongeur dans un hôtel-restaurant quatre étoiles, ce travail là, le tien, était un singulatif, mais 

lorsque l’on parle de division du travail, alors le travail dont il est question est un collectif. En effet, 

diviser le travail c’est supposer un ensemble que l’on peut décomposer. Il faut alors se poser la 

question de la communauté d’exercice de ce travail. Dans l’exemple de la ferme, parler de division du 

travail c’est faire référence à un travail global qui est celui de la famille paysanne et qui comprend du 

travail naturant et du travail socialisant qu’elle a individualisé pour le répartir. De même dans ton 

hôtel-restaurant, il existe un travail complet, celui qui est nécessaire pour rendre les services qu’il 

propose. Le tien n’en était qu’une parcelle comme l’était celui du cuisinier, du sommelier, de la 

lingère, du valet de chambre ou du voiturier. Et lorsqu’on parle de division internationale du travail, ne 

fait-on pas comme si il y avait un travail de l’espèce humaine, réparti entre les nations, leurs 

entreprises et leurs travailleurs ? 

Maintenant que tu le dis, ça me parait évident. Curieusement, je n’y avais jamais pensé avant. 

Mais au fond, qu’est ce que cela change de penser l’unité comme partie d’un tout ? 

Beaucoup de choses. Notamment, cela permet de poser autrement la question du sens du travail, car 

celui-ci est alors d’abord à chercher du côté du tout. S’il n’en a plus au niveau de l’individu, c’est que 

sa division a abouti à le faire perdre. C’est un problème que connaissent bien les travailleurs à la 

chaîne. 



9 
 

Mais avant de poursuivre sur ces conséquences, il faut que j’apporte encore quelques précisions et 

distinctions. Le travail est un moyen, un processus. Mais il désigne aussi le résultat qu’il permet 

d’obtenir. Selon la nature et la complexité du processus, il exige des compétences différentes plus ou 

moins nombreuses et des travailleurs en plus ou moins grand nombre. En amont de ce résultat, je 

parlerai de division intérieure du travail, et en aval de division extérieure. 

Lorsque le produit du travail est échangé, il passe par un marché et fait l’objet d’un prix de vente. 

L’usage est alors de parler de division sociale du travail, qui est toujours une division extérieure. 

Mais restons pour l’instant au niveau de la division intérieure. Par nature, le travail au sens collectif est 

décomposable et distribuable. Cette décomposition et cette distribution est conventionnelle, c’est-à-

dire qu’on peut procéder de différentes manières. On peut les réaliser avec comme objectif d’identifier 

au sein de ce travail des métiers complets et riches, afin que ceux qui les assurent y trouvent de 

l’intérêt, voire s’y épanouissent. Mais on peut avoir un autre objectif, de productivité par exemple, et 

réaliser des décompositions qui sont des activités et non plus des métiers. Mais pour parler de cela, il 

faut faire entrer dans la discussion une caractéristique essentielle du travail, dont pour l’instant nous 

n’avons dit mot : sa technicité. Ce qui fait d’ailleurs que le travail est propre à notre espèce. 

  



10 
 

Et donc, le travail domestique ne serait pas un travail ? 

 

Carl Larsson, La préparation des petits pois, 1908 

Illustration extraite de l’article du 29 mai 2014 : « Le travail domestique, intime et clandestin », 

consultable sur le bloc-notes « Penser le travail autrement ».  

 

Ami lecteur, je te conseille de lire cet article avant d’aller plus loin. Il permet à partir d’un exemple 

simple et coloré de prendre la mesure de ce qu’est un travail acapitaliste et de ses effets sur la vie au 

travail ! 

 

  

https://penserletravailautrement.fr/le-travail-domestique-intime-et-clandestin/


11 
 

La technicité du travail 
 

Pourquoi dis-tu que le travail n’est qu’humain ? Ne dit-on pas aussi que les abeilles ou les 

machines travaillent ? 

Au diable l’avarice, tu pourrais même ajouter Dieu à ta liste. N’est-ce pas ce qu’il aurait fait en créant 

la terre, le ciel et tous les vivants qui les habitent ? 

Cela confirme que c’est un mot d’une grande plasticité qui se prête à de multiples usages, plus ou 

moins métaphoriques. Loin de moi de bannir cette polysémie qui est une richesse de la langue et de 

ses jeux. Mais si l’on veut se comprendre, dans une recherche sur ce qu’est le travail et ce qu’il peut 

ou devrait devenir, alors il faut préciser les sens dans lesquels on l’emploie et faire le tri parmi toutes 

ses acceptions possibles. Déjà nous l’avons distingué comme collectif ou singulatif. Continuons dans 

cette voie. 

D’abord, est-ce que les abeilles travaillent ? Il existe chez elles une division des tâches très claire entre 

les ouvrières et les soldats. En outre, on voit ces ouvrières, toujours au turbin, dans les forêts, les 

champs ou les prés, en train de butiner pour pouvoir rapporter à la ruche du miel. Il existe même un 

langage qui leur permet de communiquer entre elles pour se dire où sont les lieux de collecte. La 

ressemblance avec ce que nous faisons est donc grande, même troublante. Mais pour que cela soit un 

travail pleinement comparable au nôtre, il y manque au moins une chose fondamentale : depuis que les 

abeilles sont abeilles, elles n’ont jamais procédé différemment qu’aujourd’hui pour produire du miel. 

Notre travail, lui, est toujours technique et nous n’avons jamais cessé de le faire évoluer grâce à cela, à 

un rythme plus ou moins rapide : maîtrise du feu, invention de la céramique, du tissage, de l’écriture, 

de la roue… jusqu’aux centrales nucléaires ou les ordinateurs d’aujourd’hui. 

Et les machines alors ? 

Comme les travailleurs, elles produisent. Elles ont même des capacités que nous n’avons pas. Nous ne 

savons pas voler, ni produire des glaces sans elles. Mais produire n’est pas travailler. D’abord, 

contrairement aux abeilles, c’est grâce à nous qu’elles existent. Ce sont nos enfants matériels, conçus 

et construits par nous et notre intelligence collective. Mais cela ne suffit pas à distinguer leur activité 

productive de la nôtre. Il existe deux différences fondamentales : la première, c’est que lorsque nous 

travaillons, nous avons conscience de ce que nous faisons et de la raison pour laquelle nous le faisons, 

même lorsque nous ne sommes pas d’accord pour le faire. La deuxième, c’est que nous restons libres, 

même dans la contrainte, et pouvons refuser de travailler, ce qu’une machine ne fera pas, ou si elle le 

fait, on appellera cela, tout simplement, une panne. 

Et Dieu ? C’est lui qui nous a créés, comme nous avons créé des machines ; il est conscient de ce 

qu’il fait et il était parfaitement libre de ne rien faire. Quant à la technique… 

Eh bien, c’est là la grande différence avec nous. Quand, dans la Genèse, Dieu dit « que la lumière 

soit » et que la lumière fut, il fait là quelque chose d’extraordinaire, qui ne ressemble absolument pas à 

notre travail. Nous sommes bien plus besogneux et terrien que cela. Nous sommes incapables de créer, 

seulement par la parole. Il nous faut une équipe, des savoirs accumulés, des outils, des efforts, de la 

patience… Notre travail est aux antipodes de l’acte créateur divin. Quel homme peut dire : « que le 

téléphone portable soit » et qu’il sorte du néant pour arriver dans sa main ? Non, on ne saurait 

comparer le travail de Dieu au nôtre, même si on peut en rêver.  



12 
 

Au fond, si je te comprends bien, l’expression « travail humain » est un pléonasme. L’argument 

de la technique d’ailleurs dans les trois cas aurait suffit à le montrer. Mais est-ce que tu veux 

dire que travail et technique, c’est la même chose ? 

Non, ce ne sont pas des synonymes. L’un est l’attribut nécessaire de l’autre. Notre travail est 

technique, c’est sa qualité et ce qui fait sa spécificité ; et il l’est toujours, même quand nous n’utilisons 

ni outil, ni machine alors que la technique est, elle, une production intellectuelle matérialisée, 

externalisée. 

Pourquoi est-ce que je dis que le travail est technique ? Parce que fondamentalement, c’est une 

résolution de problème, c'est-à-dire qu’il mobilise nécessairement notre corps et  notre intelligence. Le 

monde matériel n’a jamais cessé de nous provoquer et de mettre des obstacles à nos intentions ou nos 

projets, et à chaque fois, nous cherchons à y répondre comme à un défi, avec intelligence. 

Regarde combien les enfants peuvent déjà déployer d’astuces dans leurs jeux, pour progresser et faire 

mieux à chaque fois. C’est cette même disposition pratique qu’ils pourront mettre en œuvre dans le 

travail plus tard, s’ils le veulent. 

Nous n’avons pas besoin d’outils pour travailler, parce que notre corps lui-même –notamment notre 

main – en est déjà un. Par exemple, quand à une fontaine, tu mets tes mains en forme de bol, pour 

recueillir son eau, ou lorsque tu fais la courte échelle à un ami pour qu’il puisse attraper des cerises à 

un arbre dont les branches sont trop hautes, n’utilises-tu pas des outils de chair ? 

Oui, mais cela reste très limité 

Certes, on peut faire beaucoup mieux et beaucoup plus avec des supplétifs. Mais il ne faut jamais 

oublier que notre corps est notre premier outil, que nous sommes outils. Et malheureusement, dans 

beaucoup de métiers ou d’activités professionnelles, même encore aujourd’hui il est mis à rude 

épreuve. Je me rappelle de ce que tu m’as dit de ton travail de plongeur et de l’état de fatigue dans 

lequel tu étais en fin de journée.  

Taylor, un ingénieur américain, a mis au point au début du XXème siècle une méthode de 

décomposition du travail pour l’optimiser. Les activités sur lesquelles il l’a mise en pratique n’étaient 

que des activités manuelles : porter des gueuses de fonte, contrôler des billes pour roulements de 

bicyclettes ou terrasser à la brouette… C’est l’effort des corps qui devait ainsi assurer des gains de 

productivité dont il proposait le partage des fruits entre ceux qui les avaient consentis et leur patron. 

Mais même en recrutant et formant les meilleurs à ces méthodes, les gains restaient modestes, 

comparés à ce qu’apporte une innovation technique. 

Les capacités humaines varient peu d’un individu à un autre. Un psychologue américain, David 

Wechsler, a calculé qu’elles se maintenaient dans une fourchette d’environ 1 à 2, selon le type 

d’activité examinée. Et dans la durée – travailler, ce n’est pas courir un 100 m une seule fois dans la 

journée –, il est probable que l’écart est encore moindre. En revanche, avec l’aide d’outils ou encore 

plus avec des machines, la puissance de l’homme se trouve démultipliée.  

Pour se donner un ordre de grandeur de cette démultiplication, on peut utiliser l’échelle des puissances 

des « machines » productrices d’énergie. La puissance motrice d’un homme est en moyenne inférieure 

à 100 watt. On évalue celle d’un cheval à un peu plus de 700 watt, celle d’une turbine à gaz de 10 à 

100 millions de watt. Avec un réacteur nucléaire, on atteint un milliard de watt. Le moins qu’on puisse 

dire, c’est que les hommes, lorsqu’ils domestiquent ces énergies, ne jouent plus dans la même 

catégorie de puissance que leurs congénères qui ne les maîtrisaient pas. 



13 
 

Taylor, le promoteur des méthodes de « rationalisation scientifique » du travail, le savait très bien lui-

même. Alors qu’il obtenait avec ces méthodes des gains de productivité, assis sur la force humaine, 

qu’il évaluait à quelques dizaines de pourcent, il était aussi l’inventeur des aciers à coupe rapide qui 

ont permis à son époque le doublement voire le triplement des capacités de production des machines-

outils. 

Mais alors pourquoi demander à l’homme des efforts alors que la technique pourrait nous en 

affranchir ? 

C’est une question essentielle, mais à laquelle je ne peux pas répondre pour le moment. Garde-la en 

tête, nous y reviendrons. Toutefois, pour préparer cette discussion, je te propose qu’on examine les 

trois effets principaux que génère la technique lorsqu’elle est mise en œuvre au sein de la division 

intérieure du travail : sur le résultat du travail, en qualité et en quantité, et sur son exercice, c'est- à- 

dire les conditions de travail.  

Commençons par les conditions de travail comme ta question nous y invite. Il semble à beaucoup que 

l’évolution technique aille plutôt dans le sens d’une amélioration de l’agrément des usagers et d’une 

détérioration de celui des travailleurs. Mais ce n’est pas si simple. En fait, l’innovation dans les 

techniques de production reconfigure l’organisation du travail et l’interface homme - machine. Elle 

peut résoudre des problèmes à un endroit, par exemple en allégeant un travail physiquement 

éprouvant, mais en faire apparaître de nouveaux en amont ou en aval, au moment de l’entrée ou de la 

reprise du processus par des travailleurs. Elle crée aussi de nouvelles fonctions de surveillance et de 

gestion des aléas mécaniques. 

Néanmoins, il existe de très nombreux exemples que l’on peut tirer de l’histoire, d’amélioration des 

conditions de travail grâce à la technique. Le plus emblématique que je connaisse est tiré de 

l’exploitation minière. La mine est en effet un milieu artificiel et hostile à la vie humaine. Elle s’est 

néanmoins imposée comme un lieu de travail nécessaire pour approvisionner les métiers du fer. Mais 

pour pouvoir y travailler, donc y vivre, il faut résoudre un grand nombre de problèmes : d’aération, 

d’éclairage, de pompage des eaux, de transport des roches et des minerais, etc. L’art de la mine 

suppose notamment de recréer sous terre des conditions de vie et de travail se rapprochant de celles de 

la surface. Mais ces dernières sont restées longtemps très éprouvantes et souvent mortelles, car le 

niveau technique ne permettait pas de créer un milieu de vie et de travail satisfaisant. Il a fallu attendre 

la fin du Moyen-âge pour que l’exploitation minière franchisse un seuil d’acceptabilité humaine. Au 

XVème siècle, les progrès du pompage d’air sain et de l’exhaure, c’est-à-dire de l’aspiration et de 

l’évacuation de l’eau, atteignirent un niveau de sécurité satisfaisant. Le métier de mineur, qui 

jusqu’alors était confié à des esclaves ou des condamnés, devint attractif. Des ouvriers allemands se 

taillèrent même une flatteuse réputation : on s’arrachait leurs équipes, itinérantes de mine en mine. 

En fait, un milieu de travail, sauf à se passer d’hommes, doit être aussi un milieu de vie. 

Exactement, et la technique peut puissamment y contribuer. Mais poursuivons notre examen. 

Elle a aussi un effet sur la qualité de ce qui est produit. Les deux grands types qu’on distingue 

aujourd’hui correspondent aux deux grands processus de production. Dans la qualité artisanale, la 

technicité appartient à l’artisan. C’est lui qui avec ses outils et éventuellement l’appui de machines (un 

four pour le céramiste, un foyer pour le forgeron…) va donner sa forme à l’objet. Même s’il reproduit 

plusieurs fois le même, chacun d’entre eux sera reconnaissable par un œil averti. La qualité industrielle 

est, elle, une création spécifique de l’ère industrielle. Elle se caractérise par une absence d’auteur 

individuel. La technicité n’appartient pas au travailleur, mais au réseau technique. C’est lui qui va 



14 
 

permettre la production d’objets similaires, produits en grand nombre. Mais même lorsque la 

production n’est faite qu’à l’unité (un paquebot, une navette spatiale…), ce type de qualité se 

retrouvera dans toutes les composantes de l’ensemble technique. 

On considère habituellement que la qualité artisanale est supérieure à la qualité industrielle. Mais c’est 

loin d’être toujours vrai. En effet, l’industrie, en s’appuyant sur des connaissances scientifiques amples 

et des techniques fines qui les mettent en œuvre, a permis de résoudre des problèmes techniques qui ne 

pouvaient être résolus auparavant. C’est ainsi, pour poursuivre sur l’exemple des mines, que le 

problème de l’épuisement des eaux a pu être résolu à grande échelle à partir du XIXème siècle grâce à 

des pompes élévatoires refoulantes. La pompe était connue depuis au moins le IIème siècle avant JC. 

Mais en revanche, il a fallu attendre l’ère industrielle pour que l’on sache réaliser des tuyaux pouvant 

résister à de hautes pressions et usiner des corps de pompe assez précis pour travailler efficacement à 

haute pression. 

Mais c’est évidemment son effet quantitatif qui est le plus connu. 

Tu m’en as donné un avant-goût avec les différences de puissance mécanique entre l’homme, le 

cheval et les moteurs thermiques. 

Oui, c’est d’ailleurs le fond de l’affaire. La croissance des deux cents dernières années doit, je pense, 

beaucoup à l’intégration progressive des énergies matérielles fossiles, domestiquées, dans tous les 

processus productifs, même si ce n’est évidemment pas la seule cause. 

La productivité du travail est le rapport entre la quantité produite d’un bien ou d’un service et le temps 

nécessaire pour le réaliser. Elle évolue en raison directe de la technicité du travail. Celle-ci ne se réduit 

pas aux outils et aux machines, mais est le résultat de l’organisation et de la conception du travail qui 

les intègrent. L’homme reste aux manettes, mais du fait des extraordinaires progrès techniques 

accomplis dans de nombreuses activités, il n’est pas besoin d’en mobiliser autant. 

L’exemple le plus impressionnant en la matière est fourni par l’agriculture. Depuis son invention, il y 

a dix mille ans environ, elle occupait, pour nourrir les populations locales, plus des trois quarts de ses 

habitants en état de travailler. En France, à partir de la révolution de 1789, le nombre d’agriculteurs 

n’a cessé de diminuer et ils représentent aujourd’hui moins de dix pour cent des actifs. Alors qu’au 

début du XIXème siècle, un paysan nourrissait 4 personnes, aujourd’hui il en nourrit plus de 12. Cela 

n’a été possible que grâce à une démultiplication équivalente de la productivité du travail agricole qui 

a porté sur tous ses aspects : rotation des cultures, fumures, irrigation, sélection animale et végétale, 

mécanisation, protection des cultures et des animaux, travaux d’infrastructures agricoles, etc. 

Oui, et tous ces bras ainsi libérés sont allés faire quoi ? 

On touche là à l’une des conséquences les plus visibles socialement de l’innovation technique et de 

l’amélioration continue de la productivité du travail. Elle change les métiers dans leur contenu et 

diminue le nombre de travailleurs nécessaires pour les tenir. Mais pour ne pas réduire les autres au 

chômage ou à l’inactivité, il faut que se créent en même temps de nouvelles activités et de nouveaux 

métiers. 

Dans un premier temps, l’exode rural a permis d’apporter à l’industrie naissante la main d’œuvre dont 

elle avait besoin. Aujourd’hui, l’emploi industriel également diminue et ce sont les activités de service 

qui se développent. Mais, ce mouvement de substitution ne fonctionne pas sans générer des problèmes 

sociaux d’adaptation aux nouveaux processus de travail et, depuis de nombreuses années en France, un 



15 
 

fort taux de chômage. Mais cette question relève d’une approche du travail entendu comme un 

collectif. Nous la traiterons mieux plus tard. 

Revenons aux trois effets principaux de la technique à l’échelle d’une unité de travail et de ceux qui 

l’effectuent. Est-ce qu’ils sont maintenant clairs pour toi ?  

Oui. Elle a un impact sur les conditions de travail, sur la qualité et la quantité de ce qui est 

produit. Et lorsque la productivité du travail s’accroît, les emplois dans leur nature et leur 

nombre changent. 

C’est bien cela.  

J’ai présenté ces trois facteurs comme des effets, mais parce qu’ils sont bien connus et que le travail 

est intentionnel, ceux qui le conçoivent et l’organisent peuvent les convertir en objectifs. Or, ils ne 

sont pas indépendants entre eux. Si je veux améliorer la qualité, cela peut avoir des conséquences sur 

les conditions de travail et sur les quantités produites. Et il en est ainsi pour chacun d’eux vis-à-vis des 

autres. Toutefois, s’ils ne sont pas indépendants, ils ne sont pas non plus mécaniquement liés. Quand 

l’un s’accroît, l’autre ne diminue pas automatiquement. En fait il s’agit d’un équilibre à trouver en 

agissant sur de multiples leviers concrets. Cela, les syndicalistes et les conseillers en santé du travail le 

savent bien. 

Mon expérience en la matière est assez réduite, mais j’ai nettement l’impression que c’est la 

quantité qui est recherchée dans les entreprises, éventuellement la qualité, mais que les 

conditions de travail sont la dernière roue du carrosse.  

Les enquêtes conduites depuis vingt ans confirment ton impression : les conditions de travail ont 

tendance à se dégrader en France et en Europe. On voit même émerger des préoccupations nouvelles 

de santé, autour des impacts psychiques du travail. Toutefois, tu parles des entreprises, mais c’est un 

phénomène plus général qui affecte aussi les associations et les administrations dont on pourrait penser 

qu’elles porteraient plus d’attention aux conditions de travail. 

Comment peut-on expliquer cela ? 

Expliquer, je n’en serais pas capable, mais présenter quelques raisons crédibles, oui. Je pense par 

exemple à l’orientation productiviste de notre civilisation, aux règles du jeu de l’économie dominante 

et au salariat qui l’accompagne. Mais procédons par étape, en examinant d’abord la dimension sociale 

du travail qui s’exprime aujourd’hui, pour le plus grand nombre de travailleurs, sous forme de relation 

salariale. 

  



16 
 

Notre corps est un outil ; nous sommes technicité 

 

 

Fragment de sarcophage issu d’une nécropole toulousaine (IV°-V° siècle après JC), Musée Saint 

Raymond, Toulouse. Photo de l’auteur. 

« Cette scène présente deux instantanés de la vie quotidienne gallo-romaine. Elle se déroule dans un 

verger. A droite, un personnage semble se reposer sur un bâton et deux autres, à gauche, s’entraident 

pour cueillir des fruits. Dans ce dernier tableau, le plus grand s’est agenouillé pour que le plus petit – 

un enfant probablement– puisse monter sur son dos et arriver ainsi, à hauteur de frondaison, à attraper 

des baies.  

La technique est ici invisible et omniprésente. Faute d’outils, l’homme lui-même se fait instrument. »  

Extrait du commentaire de cette illustration dans Le travail contre nature, p 129 

 

  

https://penserletravailautrement.fr/publication/


17 
 

Subordination et hiérarchies au travail 
 

Pourquoi fais-tu figurer le salariat parmi les raisons qui pèsent sur les conditions de travail ? 

Moi, je trouve au contraire que, s’il n’est pas précaire, c’est un statut qui nous protège. 

Il nous protège dans nos conditions d’emploi, mais beaucoup moins dans nos conditions de travail, y 

compris aujourd’hui. C’est de cela dont je veux parler maintenant.  

Ce qui est au cœur de la relation salariale, c’est la subordination du salarié vis-à-vis de son employeur. 

Cette subordination, du fait des excès avec lesquels elle a été mise en œuvre par l’industrie naissante 

en France au XIXème siècle, a généré des problèmes de santé publique et des luttes sociales et 

politiques qui ont conduit à l’écriture progressive d’un Code du travail, chargé de réguler et pacifier 

cette relation. Mais le salariat n’est que la forme contemporaine d’un phénomène de subordination au 

travail beaucoup plus ancien. 

Sur ce sujet, procédons avec méthode en commençant par nous étonner : qu’y a-t’il donc dans le 

travail qui rend possible voire favorise cette subordination ? 

Tu as dit tout à l’heure que le travail est un nom collectif et qu’il est par nature décomposable et 

distribuable. C’est peut-être de là qu’il faut partir. 

Tout à fait, mais il faut ajouter auparavant à cela une troisième caractéristique essentielle du travail 

que je n’ai pas encore eu l’occasion de souligner : il est également dissociable. C’est une activité 

finalisée, tendue vers un but productif. C’est à la fois un processus et un résultat. Mais celui qui 

accomplit le processus n’est pas nécessairement l’utilisateur ou le propriétaire de ce résultat. 

Cette dissociation a pu faire l’objet d’abus, mais il est heureux qu’elle existe, autrement dit que le 

produit du travail s’autonomise une fois réalisé, car sinon nous ne serions pas là pour en parler. 

Comment cela ? 

Nous serions chacun asservis à produire de quoi vivre. Il n’y aurait ni échange, ni partage. Aucune 

division du travail ne serait possible, et nous ne pourrions pas aider ceux qui ne peuvent pas travailler, 

les enfants ou les malades par exemple. C’en serait fini de notre espèce dont les rejetons ont la 

particularité d’être le plus longtemps dépendants. 

Mais cette heureuse dissociabilité a rencontré un phénomène d’appropriation dont on ne connait pas 

l’origine. Le produit du travail ayant une vie indépendante, il peut ne pas appartenir à son producteur. 

Sur cette base très simple, les sociétés humaines ont fait preuve de beaucoup d’imagination dans leurs 

constructions économiques et sociales. 

Il y a les « sociétés contre l’Etat » qu’a étudiées l’ethnologue Pierre Clastres, qui se sont organisées 

pour empêcher toute subordination. Les chefs n’avaient qu’un rôle d’organisateur et de représentant de 

leur tribu, mais aucun pouvoir coercitif. Celui-ci n’existait que lorsque les tribus étaient en guerre, et 

disparaissait lorsqu’elles étaient terminées. 

Un autre ethnologue, Bronislaw Malinowski, a rendu compte des pratiques économiques des tribus 

mélanésiennes des îles Trobriand, un archipel situé au nord-est de la Papouasie Nouvelle-Guinée. Ces 

communautés pratiquaient l’agriculture et la pêche, ainsi que des travaux manuels tels que la sculpture 

sur bois, la confection de paniers ou d’ornements de coquillages. Elles obtenaient par échange avec 



18 
 

d’autres îles les produits qui leur manquaient. Les règles de parenté et de mariage conduisaient à une 

redistribution complexe des produits du travail communautaire, au point qu’aucune famille ne 

consommait le fruit de son propre travail. Seul le chef pouvait accumuler des produits alimentaires et 

possédait ainsi, notamment par voie de tributs liés à sa polygamie, environ un tiers de la totalité de ces 

produits. En contrepartie de cette appropriation, il avait des obligations à l’égard de sa tribu, 

notamment d’organiser toutes les grandes affaires tribales, les travaux communautaires, les cérémonies 

ou les guerres, ce qui incluait la rétribution et l’alimentation de leurs exécutants ou participants. 

C’est intéressant, mais en même temps c’est très loin de nos problèmes. 

Certes, mais je pense qu’aujourd’hui nous sommes confrontés à un manque d’imagination pour les 

résoudre car nous avons l’impression que notre façon de vivre est naturelle. Or, c’est faux. Elle est 

conventionnelle et nous avons beaucoup plus de marges de manœuvre que nous ne le pensons. Quand 

j’utilise des exemples tirés de l’histoire ou de l’ethnologie, ce n’est pas pour inviter à une quelconque 

régression sociale ou économique vers des temps révolus, ni par nostalgie, mais pour apprendre à 

relativiser. Tant que nous ne saurons pas distinguer dans le travail ce qui est anthropologique, propre à 

notre espèce, et ce qui est contingent et historique et peut donc être radicalement modifié, nous aurons 

du mal à nous orienter face aux menaces des temps présents. 

Mais je ne disais pas ça pour t’interrompre. Tu réfléchis à ces questions depuis bien plus 

longtemps que moi, aussi je t’écoute. 

Mon dernier exemple est historique et c’est aussi une hypothèse. Dans certains foyers de naissance de 

l’agriculture, de grands travaux d’aménagements et de terrassements furent nécessaires, notamment 

pour réguler les apports en eau aux périodes favorables à l’exploitation agricole. Ce fut le cas en 

Egypte ou en Chine, notamment. Or pour ces travaux souvent immenses, hors de portée des seules 

familles ou de leurs villages, c’est tout un peuple qu’il fallait mobiliser. L’importante coordination des 

tâches et des efforts humains qu’ils appelaient a pu être un facteur de structuration ou de légitimation 

d’une monarchie et d’un Etat. Il fallait en effet un pouvoir politique suffisamment fort pour conduire 

et organiser ces travaux. 

En tout cas, ce sont dans ces Etats que sont apparues les premières formes de subordination au travail 

sur lesquelles nous disposons de traces écrites. L’esclavage du peuple juif en Egypte et ses tourments 

sont largement documentés dans la Bible. Les historiens grecs et romains de l’antiquité en font 

également régulièrement état au sein de leurs peuples. C’est une pratique ancienne qui a duré jusqu’au 

XIXème siècle en Europe et en Amérique du Nord, et qui perdure encore aujourd’hui dans certains 

Etats, parfois de manière invisible socialement. 

L’autre forme de subordination au travail la plus connue en Occident est le servage, apparu après la 

chute de l’Empire romain, comme forme spécifique de la féodalité, aboli en 1789 en France et à la fin 

du XIXème siècle en Russie.  

Mais le salariat n’est pas une création récente, non plus. Il a existé dés la plus haute antiquité, en 

Egypte, à Athènes ou à Rome, sous des formes évidemment adaptées. Tu seras aussi peut-être étonné 

d’apprendre, comme je l’ai été, que les galériens Vénitiens du XIIème au XVIème siècle n’étaient pas des 

esclaves ou des forçats, mais des hommes libres qui s’engageaient sur la base de contrats et étaient 

rémunérés. C’était également le cas de tous les artisans qui travaillaient à l’Arsenal de Venise, à la 

fabrication des bateaux et de leurs équipements. 



19 
 

Effectivement, je l’ignorais. En revanche, je savais que la subordination au travail était un 

phénomène très ancien. Mais ces trois formes – esclavage, servage et salariat – sont-elles 

vraiment comparables ? 

Dans les conditions d’emploi, absolument pas. S’agissant de l’esclavage, peut-on même parler 

d’emploi ? L’homme y devient un instrument sur lequel le propriétaire a des droits de jour comme de 

nuit, sur lui et sa descendance, et qu’il peut vendre. Le serf, lui, est attaché à une terre qui ne lui 

appartient pas et ne peut sortir de sa condition sans l’accord de son maître. Il doit à ce dernier un 

certain nombre de services, mais il dispose d’autonomie une fois qu’il les a rendus. Quant au salarié, 

n’étant pas propriétaire des moyens de production, il ne l’est pas non plus des résultats de son travail ; 

il dispose en contrepartie d’un salaire, et il n’est placé sous l’autorité de son employeur que pendant 

une durée contractuelle. 

En revanche, ces trois formes sont beaucoup plus comparables qu’on ne le croit sous l’angle des 

conditions du travail.  

Tu n’exagères pas un peu ? 

Certes, plus les droits du serviteur sont importants et moindre est le risque de comportements 

méprisants ou destructeurs du maître. Mais sous l’angle de la subordination au travail, la situation 

créée est la même : il y a d’un coté celui qui dit à l’autre ce qu’il doit faire et de l’autre, celui qui agit 

sous ordre. C’est une situation inégale qui, dans le cas du salariat, est acceptée volontairement, alors 

que dans le servage et l’esclavage, elle est imposée. Cela peut évidemment changer la façon de la 

vivre, mais n’en bouleverse pas les termes.  

La relation de subordination est structurellement dissymétrique. Aussi pose-t-elle nécessairement la 

question de la reconnaissance dans le travail. Mais pour être authentique, celle-ci ne saurait être que 

mutuelle. 

Comment cela ? 

Prenons une situation simple de face-à-face entre un chef et son subordonné à propos du travail que le 

premier a demandé au second de réaliser. Imaginons que cette réalisation n’ait pas été satisfaisante. Le 

premier dispose d’un double pouvoir, celui de dicter le travail et ses conditions, et celui de le juger. 

L’autre dispose de celui de faire. Ces deux acteurs peuvent donner deux issues différentes à leur 

relation : le rejet mutuel ou la réconciliation.  

Dans le premier cas, tous deux s’enferment dans leurs bonnes raisons : le chef trouve que son 

subordonné a mal agi puisqu’il n’a pas atteint les résultats qu’il attendait de lui, et le deuxième que le 

chef a beau jeu de se préserver dans sa pureté alors qu’il n’agit pas et ne connaît pas les conditions 

effectives du travail. Aucune reconnaissance n’est possible : le dire de l’un s’oppose au faire de 

l’autre. 

Quelle serait alors la figure de la réconciliation ? La recherche d’un accord entre le dire et le faire ne 

peut se réaliser que dans l’élément du langage. Ce qui est au cœur de cette relation, ce n’est pas 

seulement la domination comme on a souvent tendance à le penser. Une simple permutation des places 

ne changerait rien. Chaque fois que le faire et le dire sont portés par deux personnes distinctes, la 

question de la reconnaissance surgit. Elle ne peut se résoudre que dans un OUI réconciliateur. C’est le 

OUI par lequel le subordonné reconnaît qu’il a échoué au regard des résultats attendus de son action et 

présente ses raisons, et que le chef quitte le point de vue de l’exigence aveugle dans laquelle sa 



20 
 

position l’autorise à rester pour écouter les raisons de l’autre et y répondre. C’est le OUI du dialogue et 

de l’écoute. Au lieu d’opposer celui qui commande de faire et celui qui a cherché à faire ce qu’on lui a 

demandé, il les rassemble. Chacun se confirme dans son identité et sa dignité par la reconnaissance de 

l’autre. C’est pour cela qu’elle peut être dite mutuelle.  

Elle diffère de la reconnaissance clanique qui est celle que chacun peut obtenir auprès de ses pairs : le 

subordonné auprès de ses collègues et le chef auprès des siens. 

Ce que tu dis me semble juste. Mais, à en croire les évènements que les médias rapportent, il 

arrive aussi que dans les entreprises les situations de travail deviennent si pathogènes  qu’elles 

poussent certains au suicide. 

Tu fais référence, j’imagine, aux affaires qui ont eu lieu dans de grandes entreprises françaises dans les 

années 2007-2010 et qui ont défrayé la chronique. 

Quelques années auparavant, en 2002, le législateur avait introduit dans le Code du travail et dans le 

Code pénal une notion juridique nouvelle : le harcèlement moral. L’interdit en est ainsi rédigé : 

« Aucun salarié ne doit subir les agissements répétés de harcèlement moral qui ont pour objet ou pour 

effet une dégradation de ses conditions de travail susceptible de porter atteinte à ses droits et à sa 

dignité, d'altérer sa santé physique ou mentale ou de compromettre son avenir professionnel ». 

C’est sur la base de ce texte que ces affaires de suicide au travail ont conduit, quelques années plus 

tard, à des condamnations pénales. C’est heureusement une pratique très rare, mais elle montre à quels 

excès une subordination non régulée peut conduire. 

Le plus surprenant toutefois, c’est que ce texte peut s’appliquer rétrospectivement à un évènement 

conté par la Bible qui aurait eu lieu trois mille ans plus tôt.  

Quel est donc cet évènement ? 

A cette époque, les Hébreux vivaient en Egypte où ils étaient réduits en esclavage. Moïse demanda au 

Pharaon d’accorder à son peuple une pause, le temps de célébrer une fête pour Dieu dans le désert. Au 

lieu de satisfaire sa requête, celui-ci se met en colère : 

« Ce jour-là Pharaon commande les gardes-chiourme du peuple et ses chefs de corvée, disant : Ne 

continuez pas à donner de la paille au peuple pour fabriquer des briques, comme par le passé. Eux-

mêmes ils iront, leur paille, ils la ramasseront. Mais le nombre de briques qu’ils faisaient hier et avant-

hier, vous l’exigerez sans rien retrancher, parce que ce sont des vauriens, c’est pourquoi ils crient en 

disant : Laissez-nous partir, laissez-nous sacrifier à notre Dieu. Qu’elle pèse sur les hommes, la 

servitude, qu’ils travaillent, et qu’ils n’entendent plus des paroles de mensonge » (Exode 5, 6-10). 

Mais l’effort supplémentaire demandé était trop important et les esclaves juifs furent incapables de 

maintenir la production au même niveau que précédemment. Roués de coups par leurs gardiens, ils 

vinrent se plaindre auprès de Moïse et d’Aaron : « Que Yhwh vous voie et qu’il juge, vous avez fait 

puer notre odeur au nez de Pharaon et au nez de ses suivants, vous leur avez mis à la main l’épée qui 

va nous tuer » (Exode 5, 21).  

Des agissements répétés sont bien décrits ici qui dégradaient les conditions de travail et portaient 

atteinte à la santé des esclaves juifs. Voilà un indice supplémentaire qui montre que la subordination 

au travail, quelles que soient ses formes historiques, peut conduire à des excès qui mettent entre 

parenthèses le but productif au profit de raisons extérieures perverses ou malignes. 



21 
 

Mais n’allons pas plus loin sur ce chemin, car ce sont des cas extrêmes. Ne quittons toutefois pas trop 

précipitamment ce thème du fonctionnement hiérarchique qui prévaut dans la plupart des organisations 

productives, car nous n’en avons pas épuisé les formes. 

Parce qu’il en existe d’autres que la hiérarchie de commandement ? 

Eh oui, beaucoup d’autres même. Michel Foucault disait que « vivre en société, c’est vivre de 

manière qu’il soit possible d’agir sur l’action les uns des autres. Une société sans relation de pouvoir 

ne peut être qu’une abstraction ». Mais les formes que peuvent prendre ces relations sont multiples et 

ne se résument pas au pouvoir d’un chef sur ses subordonnés. Une entreprise – j’inclus également dans 

cette catégorie les organisations publiques qui produisent des biens ou rendent des services –  est une 

communauté humaine dans laquelle on cherche à faire agir ses membres de la manière la plus adaptée 

possible à sa vocation. Mais comme le travail est divisé entre eux, avec des rôles et des compétences 

différentes, cela en fait un milieu social très différencié qui s’ouvre donc à de multiples jeux du 

pouvoir. 

Tu peux me donner quelques exemples concrets pour que je sois sûr de comprendre ? 

Je t’en donnerai deux qui sont bien documentés.  

Michel Crozier a développé une analyse des organisations fondée sur l’idée que la conduite humaine 

est stratégique, c’est-à-dire orientée vers un objectif personnel prenant en compte les contraintes de la 

situation. Dans une entreprise, le pouvoir d’un individu est fonction de la zone d’incertitude qu’il sera 

capable de contrôler face à ses partenaires et qui est pertinente pour eux, c’est-à-dire qui les affecte 

dans leur capacité à poursuivre leurs objectifs propres. Il a ainsi mis en évidence dans une étude qu’il a 

réalisée dans une manufacture des tabacs, un monopole d’Etat, le pouvoir de l’« expert » détenu par 

les équipes de maintenance. Celles-ci en effet étaient les seules à pouvoir résoudre le véritable 

problème vécu dans les ateliers, à savoir celui des pannes de machine. Ils exerçaient de ce fait sur les 

ouvriers, qui avaient intérêt à se les concilier, un pouvoir plus fort que les contremaîtres. Sur le même 

modèle, Crozier a mis en évidence d’autres pouvoirs, comme celui du « marginal sécant », qui a un 

pied en dedans et un pied en dehors de l’organisation, ce qui est le cas par exemple des commerciaux 

ou encore celui de l’« aiguilleur » qui produit ou transmet des informations comme le font des 

comptables. C’est aussi le cas de ceux que l’organisation place dans une position qui leur permet de 

réguler et donc éventuellement bloquer des flux de biens ou de services : les contrôleurs dans la 

navigation aérienne, les conducteurs de train ou les dockers dans un port. 

Oui, je vois bien de quoi il s’agit. Mais tu avais un deuxième exemple ? 

Le voici. Alors que nos sociétés répètent à l’envie qu’« il n’y a pas de sot métier », on peut constater 

que cela n’empêche pas des jugements de valeur portés sur eux en les hiérarchisant. Le médecin à 

l’hôpital est plus écouté que l’agent d’entretien, le pilote qu’un agent de piste, le patron qu’un ouvrier, 

etc. C’est un phénomène rendu possible par la division du travail car celle-ci ne cesse d’apporter des 

distinctions entre les hommes. Aussi en trouve-t-on la trace historique dans de nombreuses sociétés.  

On a ainsi découvert en Egypte ancienne des « satires des métiers ». Ce sont des textes conçus par des 

scribes pour servir d’exercice à leurs jeunes élèves et qui avaient en même temps pour but de les 

convaincre de rester studieux et attentifs, en leur faisant mesurer la chance qu’ils avaient de pouvoir 

devenir scribes. Ils y dénonçaient par contraste les mauvaises conditions de vie et de travail de toutes 

les autres professions : forgeron, charpentier, tisserand, cordonnier, etc. Au Moyen-Âge dans 

l’Europe chrétienne il existait une liste des métiers vils et des métiers nobles. En Inde, la hiérarchie des 



22 
 

castes a été établie sur la base de la « pureté » des activités, plaçant en haut les prêtres (brahmanes) 

et en bas les serviteurs ou gens de peu (shudras), les « intouchables » (vidangeurs, travailleurs du 

cuir, bouchers…) étant eux rejetés aux franges de la société. Tout se passe donc comme si l’on 

rapportait la qualité de la personne à celle de son activité productive et réciproquement.  

Dans les entreprises, cette hiérarchie des valeurs se manifeste évidemment dans l’échelle des 

rémunérations. C’est probablement aussi elle qui agit en arrière-fond sur l’inégalité entre les hommes 

et les femmes. Les métiers du soin par exemple qu’elles assurent beaucoup plus fréquemment que les 

hommes, bénéficient de salaires et de conditions de travail moins favorables que les métiers plus 

fréquemment masculins dans leur exercice.  

Mais nous avons passé pas mal de temps à parler de la dimension sociale du travail. Or ce n’est qu’une 

des deux dimensions qui le caractérisent. Peut-être faudrait-il maintenant passer à son autre registre, 

celui où il est un  rapport avec la nature. 

  



23 
 

La nature escamotée du travail 
 

Tu as distingué, au début de notre entretien, le travail naturant et le travail socialisant. Cela 

signifie-t-il que seul le premier est en interaction avec la nature ?  

Oui et non. En fait, la nature est leur condition commune d’existence. Dans le premier cas, le contact 

avec elle est certes direct, mais le deuxième ne saurait être réalisé s’il ne bénéficiait pas des biens 

apportés par le premier. Le travail naturant est la condition de possibilité du travail socialisant. 

Le travail n’est pas, contrairement à ce que les réflexions contemporaines menées dans les sciences du 

travail pourraient laisser penser, qu’un rapport entre les hommes, mais d’abord et fondamentalement la 

relation d’exploitation que ceux-ci entretiennent avec la nature. Il est le mode spécifique par lequel 

l’espèce humaine tire de ce qui environne sa vie, son renouvellement, son développement. S’il a été 

chasseur, pécheur ou cueilleur comme les autres animaux, il les dépasse maintenant de beaucoup en 

matière de prédation grâce à l’ampleur et l’efficacité des dispositifs techniques qu’il a mis à son 

service. 

Le XXème siècle, l’époque où sont apparues ou se sont affirmées les sciences du travail, a été comme 

une occultation, un oubli, des conditions naturelles qui forment le fond du travail, comme si une nature 

inépuisable n’était là que pour servir les hommes et que seul comptait le commerce entre eux. 

Mais qu’est-ce que tu appelles les sciences du travail ? 

Ce sont les branches des diverses sciences humaines qui se sont données comme objet spécifique le 

monde du travail : l’économie, la sociologie du travail ou des organisations,  l’ergonomie, la 

psychologie du travail … Elles produisent beaucoup d’analyses fort intéressantes et bien documentées 

sur les activités productives, les conditions de travail, les rapports sociaux qui les organisent ou la vie 

subjective du travailleur. Même la philosophie contemporaine a tendance, par mimétisme, à ne voir 

que cette dimension du travail, alors qu’au XIXème siècle, Hegel et Marx avaient pourtant clairement 

conceptualisé son caractère biface. 

Comment expliques-tu cet oubli ? 

Il y a sûrement de bien nombreuses raisons, mais j’en mettrais deux plus particulièrement en avant. La 

première tient à l’anthropocentrisme dans lequel nous versons désormais. Il s’est probablement 

renforcé au fur et à mesure des succès intellectuels et techniques que nous remportions et qui nous 

éloignaient du monde animal. Les paléontologues et les ethnologues ont fait d’abondantes 

observations qui montrent que dans de nombreux peuples la frontière qui sépare l’homme des autres 

vivants peut être fort ténue. Sur ce plan, la classification, proposée par l’anthropologue Philippe 

Descola, des cultures humaines selon leur rapport à la nature est très éclairante. C’est ainsi que 

l’« animisme » et le « totémisme » postulent une intériorité commune aux humains et aux non-

humains, une continuité morale qui va des uns aux autres, alors que le « naturalisme », qui gouverne 

l’Europe au moins depuis le XVIIème siècle, considère que l’homme, par son intériorité – son âme –, se 

distingue radicalement des autres espèces, même s’il reconnait une continuité physique, biologique, 

entre tous les vivants. Il met donc à distance l’homme et la nature et légitime un rapport de supériorité 

du premier sur la seconde. 



24 
 

J’ai appris récemment qu’en Inde et en Nouvelle-Zélande, des parlementaires, pour offrir des voies 

juridiques de protection de sites naturels fragiles, des fleuves en l’occurrence, leur accordaient une 

personnalité morale. Peut-être est-ce là une forme moderne d’introduction, dans le naturalisme, d’une 

forme d’animisme ? 

La deuxième raison tient à la brutale évolution de la démographie professionnelle qu’ont connue les 

pays développés depuis la seconde guerre mondiale. A cette époque, un économiste, Colin Clark, a 

classé les activités de production dans trois grands secteurs. Il  regroupait dans le premier l’agriculture, 

la pêche et l’extraction minière, dans le deuxième  la transformation industrielle et dans le troisième, le 

commerce et les services. Chacun d’entre eux employait alors un nombre relativement comparable de 

travailleurs. Mais depuis, on assiste à leur déplacement massif vers le secteur tertiaire. En effet, 

l’essentiel d’entre eux aujourd'hui, dans les pays développés du moins, se consacrent à un travail qui 

les tourne vers leurs congénères. Ils délèguent ainsi à d’autres, beaucoup moins nombreux, le travail 

naturant grâce auquel s’édifie et se renouvelle chaque jour notre monde matériel anthropomorphique. 

Qu’est ce que tu désignes ainsi ? 

C’est l’ensemble des biens matériels que nous tirons de la nature et mettons en forme pour notre 

consommation ou pour produire à nouveau. C’est une sorte de couche que nous plaçons entre nous et 

la nature et par lequel transitent nos échanges avec elle. Pour nous, il assure en quelque sorte une 

fonction placentaire. 

Ce monde matériel est un produit de l’histoire. Il était, à l’émergence des premiers groupes humains, 

réduit à quelques outils et à quelques vêtements. Le contact avec les conditions naturelles était, pour 

ces populations, direct ou plutôt à portée de main, parfois brutal. Puis, il s’est densifié au fur et à 

mesure du développement de la maîtrise technique de l’espèce. Des habitations, des ustensiles, des 

parures sont apparus, et ainsi progressivement pendant des centaines de milliers d’années jusqu’à nos 

jours. 

Ce monde matériel, expression de notre espèce, couvre maintenant l’ensemble de la planète. D’une 

certaine manière, la nature en est revêtue. Celle-ci se trouve marquée dans sa texture, et jusque dans 

ses coins les plus reculés, du sceau de l’empreinte humaine. C’est pour cela que je le qualifie 

d’anthropomorphique. Quand nous le contemplons, c’est notre image qu’il nous renvoie.  

Regarde autour de toi, que vois-tu depuis cette terrasse de café ? 

Une rue, des voitures, un bus, des immeubles, des arbres protégés par des grilles de fer… 

Voilà une illustration de ce qu’est le monde matériel anthropomorphique. 

Je comprends bien, mais quel lien fais-tu avec ce que tu as appelé l’oubli du rapport à la nature 

qu’est le travail ? 

Eh bien, la plupart d’entre nous n’a désormais qu’un rapport délégué au travail naturant, car ce sont 

d’autres qui l’assurent. Nous ne connaissons pas ses conditions réelles d’exercice et cette expérience 

pratique, cette confrontation charnelle, disparait ainsi de nos vies.  

Mais c’est aussi devenu le cas au sein du travail naturant lui-même. Plusieurs phénomènes convergent 

dans ce sens. Le progrès technique crée un monde de machines et d’équipements qui assure la 

médiation entre le travailleur et la nature. C’est aussi le cas de la division intérieure du travail dans la 

mesure où, en désossant et désarticulant les métiers en petites tâches répétitives, elle enlève toute vue 



25 
 

globale du processus et prive les acteurs des connaissances de la matière qu’ils traitent. C’est 

également le cas de la tertiarisation des métiers dans les secteurs primaires et secondaires. Travailler à 

l’usine ne signifie plus seulement être ouvrier. On peut y être comptable, commercial, employé en 

charge de la qualité, etc. L’informatisation va également dans ce sens. Dans les procès industriels 

automatisés, les ouvriers passent aujourd’hui plus de temps dans les salles de contrôle qu’auprès des 

machines ou des matériaux. Notre rapport travaillant à la nature s’en trouve aujourd’hui pour 

l’essentiel délégué; il cède ainsi la place, pour beaucoup d’entre nous, à un rapport seulement 

romantique ou esthétique dans lequel nous n’attendons plus d’elle qu’elle nous fasse vivre.  

Cet éloignement des conditions naturelles de production semble produire sur nous un effet idéologique 

puissant. 

Lequel donc ? 

On pourrait l’appeler le vertige de la puissance, qu’il serait d’ailleurs plus juste d’attribuer à notre 

espèce qu’aux individus qui la composent.  

Cette mise à distance nourrit une forme d’illusion d’indépendance de l’homme vis-à-vis de la nature, 

illusion qui se renforce à mesure que nous en comprenons ses lois et que s’accroît notre monde 

matériel. Elle ne se trouve écorchée qu’à l’occasion de la maladie ou de la mort, à la vue d’un paysage 

sublime ou lorsque nous sommes pris dans des déchaînements naturels : un tremblement de terre ou 

l’explosion d’un volcan. Mais dans notre vie quotidienne, urbaine ou rurale, tout semble à notre main, 

de notre main.  

Elle favorise les phantasmes d’une évolution de l’homme, tellement maître de la nature, qu’il pourrait 

s’en extraire, en quelque sorte enlever l’échelle avec laquelle il est monté, alors qu’elle le porte encore. 

Tu penses au transhumanisme ? 

Pas seulement, mais c’est un bon exemple. Selon leurs thuriféraires, l’homme pourrait s’améliorer 

physiquement et mentalement grâce aux biotechnologies et au numérique. On voit actuellement 

beaucoup de films de science-fiction qui explorent cette veine.  

Mais il se manifeste de manière plus générale dans ce qu’on pourrait appeler la technodoulie, c'est-à-

dire la conviction que le progrès technologique n’a pas de limite et que nous trouverons toujours les 

réponses aux problèmes auxquels nous avons à faire face, ou – et ils sont de plus en plus nombreux – 

que nous créons nous-mêmes.  

Le plus bel exemple, mais aussi le plus terrifiant, se trouve dans l’industrie nucléaire.  

La radioactivité est un phénomène naturel qui s’atténue progressivement avec le temps. Ce processus 

détermine la durée de vie des atomes radioactifs et leur niveau de radioactivité.  La « période 

radioactive » est le laps de temps au terme duquel le niveau de radioactivité d'un atome est divisé par 

deux. Cette période peut varier considérablement d’un radionucléide à un autre. Ainsi, la période 

radioactive de l’iode est de 8 jours alors que celle de l’uranium 238 est de 4,5 milliards d’années, ce 

qui correspond à la durée de vie de la terre, depuis sa formation à partir de la nébuleuse solaire jusqu’à 

aujourd’hui. 

Une partie des déchets issus de la production nucléaire et de ceux qui proviendront du démantèlement 

des centrales hors d’âge sont à très haute activité radioactive et à vie longue. La sagesse aurait voulu 



26 
 

qu’on ne se lance dans la production nucléaire d’électricité qu’une fois maitrisées les conditions de 

traitement des déchets hautement radioactifs qu’on savait qu’elle génèrerait immanquablement. 

Si ça avait été le cas, nous n’aurions toujours pas de centrale, car on ne sait toujours pas quoi 

faire de nos déchets 

Oui, et les générations futures auraient devant elles des perspectives de vie en sécurité bien plus 

grandes. Le Moyen-Âge nous a légué de magnifiques cathédrales. Nous laisserons à nos enfants de 

dangereux sarcophages qu’il faudra qu’ils démantèlent, sans pouvoir eux-mêmes recourir aux énergies 

fossiles. 

Ceux qui ont pris à l’époque cette décision n’ont pas pris en compte cet aspect que les scientifiques 

connaissaient en revanche fort bien. Ils avaient seulement à l’esprit l’indépendance énergétique de la 

France, la maîtrise du coût de l’électricité et le développement d’un monopole d’Etat. Mais leur 

décision est au sens propre irresponsable puisque ce ne sont pas eux qui auront à vivre le risque de 

pollution radioactive pendant des millions d’années et qu’ils n’auront pas à répondre des conséquences 

de leur décision. On peut comprendre que les citoyens s’inquiètent du projet d’enfouissement à Bure, 

dans le département de la Meuse, des déchets hautement radioactifs et à longue durée de vie de 

l’industrie nucléaire française. Il n’y a que Dieu, s’il existe, qui pourrait nous garantir qu’aucun 

mouvement tectonique dans les prochaines ères géologiques n’affectera cet enfouissement et ne fera 

pas remonter les pollutions radiologiques à la surface ou ne les propagera pas dans les eaux.  

Cet exemple montre également comment le travail des hommes se greffe sur la nature. Les 

découvertes scientifiques et techniques du XXème siècle nous ont permis d’identifier les phénomènes 

de radioactivité, un certain nombre de lois qui les régissent et de mettre au point les modalités d’un 

usage industriel de cette radioactivité, à titre militaire ou civil.  

Nous pouvons ainsi percer certains secrets de la nature et les tourner à notre avantage. En revanche, 

nous ne créons pas ces lois qui s’imposent à nous. Nous ne savons pas raccourcir les périodes de 

radioactivité. Ce serait évidemment la seule bonne solution, mais elle n’est pas à notre portée. 

Le travail, c’est donc une greffe humaine sur la nature, qui joue avec elle sans en changer la 

nature 

Exactement. Mais il est nécessaire maintenant de revenir sur une notion que je n’avais fait qu’évoquer 

précédemment, pour penser plus avant la relation des hommes à la nature. 

J’ai dit tout à l’heure que seul l’homme travaillait. Certes. Mais cela ne veut pas dire qu’il ait le 

monopole de la production, loin de là. Ce à quoi nous avions comparé son activité, les abeilles ou les 

machines, produisent elles aussi puisqu’elles font exister ce qui n’existe pas encore : du miel pour les 

abeilles, des grains de blé pour une moissonneuse-batteuse par exemple.  

Mais la plus grosse usine de production, c’est la terre elle-même. 

Les minéraux nous semblent être des éléments parfaitement stables. Pourtant eux aussi, comme les 

êtres vivants, naissent et disparaissent. Ils se forment, dans des conditions particulières de pression, de 

température, d’air, d’eau, de lumière… à partir d’un germe de quelques éléments chimiques auxquels 

s’accrochent progressivement d’autres éléments de même genre. Ils évoluent dans le temps en 

recombinant leurs atomes, au rythme qui est le leur : en quelques milliers, millions, voire milliards 

d’années selon les espèces. Lorsque le système solaire s’est formé, il n’était composé que d’une 

dizaine de minéraux. Aujourd’hui, la terre en compte presque cinq mille. 



27 
 

C’est une chance pour nous 

Effectivement, nous serions bien incapables d’en faire autant dans des volumes équivalents. C’est pour 

cela qu’il vaudrait mieux ne pas gaspiller ces ressources. A titre d’exemple, l’étage géologique du 

Carbonifère, qui concentre le quart des réserves mondiales de charbon, s’est formé en 60 millions 

d’années. Or au rythme où nous l’exploitons, nous mettrons, au mieux quelques centaines d’années à 

consommer, sans retour, sa production. 

L’agriculture elle aussi est redevable pour l’essentiel de Dame Nature. La différence avec la 

production des minéraux et des minerais, c’est qu’elle renouvelle chaque année sa production. Mais il 

suffit que certaines années elle se fâche pour qu’aussitôt les rendements chutent.  

En fait, notre richesse matérielle est le résultat d’un processus qui combine des matériaux que nous 

tirons de la nature, des moyens de production que nous mobilisons pour les collecter et les transformer 

et le travail des hommes qui conçoit, anime et coordonne la production de cette richesse. 

Les physiocrates, ces économistes Français du XVIIIème siècle, ont fondé leur raisonnement sur l’idée 

que toute richesse venait de la terre et considéraient par conséquent que dans la société, il n’existait 

qu’une seule classe productive, celle des agriculteurs, les autres – les commerçants, les artisans, les 

propriétaires fonciers – étant jugés « stériles ». Ils accordaient donc un rôle éminent à la nature dans 

la production. 

Mais les courants économiques qui se sont formés à partir de la révolution industrielle, avec pour 

ambition de déterminer l’origine de la richesse et de la favoriser, ont abandonné cette référence au rôle 

productif de la nature. Les économistes classiques, Smith et Ricardo, mais aussi Marx, feront du 

travail la seule source de la valeur économique. Les économistes néo-classiques ne retiendront pas ce 

facteur, mais considèreront que la valeur est le résultat de l’utilité et de la rareté des biens, l’utilité 

étant la capacité que possède une chose de servir à la satisfaction des besoins humains. 

Dans les deux cas, la nature disparaît explicitement de leur horizon. 

Oui, et surtout de leur préoccupation. La nature semblait si généreuse et inépuisable ! Les matières 

premières que nous lui prenions ne rentraient finalement dans le compte des industriels et des 

économistes que sous forme d’acquittement de droits qu’il fallait régler à ceux qui en avaient, à ce 

moment là, la propriété. Le pétrole en est un bel exemple : il suffisait de forer au bon endroit pour 

qu’il jaillisse à profusion pendant des années. Il n’a encore aujourd’hui pour valeur que ce qu’il coûte 

à produire et la marge bénéficiaire que l’exploitant ajoute à ce coût. 

Mais nous sommes bien placés aujourd’hui pour savoir que cela n’aura qu’un temps ! 

  



28 
 

Un dit moral pour notre temps 

 

« Aveugle suis, ayant les yeulx ouvers 

D’ingratitude gisant dessus la branche ; 

Merveille n’est si je tombe à l’envers 

Quant, sans raison, mon appuy coupe et tranche » 

 

Source : « Les dictz moraulx pour faire tapisserie », Henri Baude 

Œuvre reproduite dans Le travail contre nature, p 273 

https://penserletravailautrement.fr/publication/


29 
 

L’hydre productiviste 
 

En effet, l’impact de l’activité humaine sur la nature est de plus en plus considérable. Elle est 

une cause déterminante du réchauffement climatique. J’ai même appris que certains désignent 

notre époque comme l’anthropocène, du fait des traces géologiques que nous déposons depuis 

200 ans sur la terre !  

Oui, mais il serait plus juste de l’appeler le mégalocène, car c’est la marque d’une démesure qui n’est 

pas le fait de notre espèce en soi, mais d’un bref moment de son histoire. Beaucoup de peuples n’y ont 

d’ailleurs pas participé, et il n’est donc pas juste de la leur imputer. Seule une poignée de pays en sont 

à l’origine. Je les cite dans leur ordre d’apparition dans la genèse du capitalisme : l’Italie, les Pays-

Bas, l’Angleterre, la France, l’Allemagne et leur meilleur élève, les Etats-Unis, qui, rapidement, a 

surpassé ses maîtres européens. Le problème, c’est que la « bonne idée » s’est propagée et contamine 

un grand nombre d’Etats qui voudraient bien participer au « festin ». 

Tu appelles ça un bref moment de notre histoire ? 

Oui, au regard des trois millions d’années que les paléontologues attribuent à l’espèce humaine ou 

même aux dix mille ans qui nous séparent du néolithique.  

Le néolithique, c’est la période préhistorique qui correspond à la première transformation, en 

profondeur, de notre rapport matériel de confrontation à la nature. Dans de nombreux groupes 

humains, la chasse, la pêche et la cueillette sont alors supplantées par un nouveau mode de production, 

l’agriculture qui suppose un nouveau rapport de domestication des plantes ou des animaux. C’est aussi 

à partir de cette première révolution du travail des hommes, que sont apparus progressivement les 

métiers de transformation de la matière : l’art du potier, du tisserand, du forgeron, des bâtisseurs puis 

le premier art abstrait, celui de l’écriture. 

Mais cette révolution a duré des milliers d’années et s’est étendue lentement sur la planète, tout en 

laissant de vastes espaces où subsistait le mode de production précédent. Elle n’a pas laissé 

d’empreinte écologique sur le sol, mais seulement des traces archéologiques comme toutes les autres 

époques de la vie sur terre. Elle n’a pas contribué au mégalocène. 

La deuxième grande révolution du travail, c’est la révolution industrielle. Elle a été beaucoup plus 

rapide et brutale. Contrairement au néolithique qui a connu plusieurs foyers d’émergence, 

indépendants les uns des autres, elle n’en a connu qu’un seul, l’Europe occidentale, qui l’a diffusée en 

dominant le monde du fait de la supériorité matérielle qu’elle leur a donnée sur les autres nations. 

Qu’est-ce qui caractérise cette deuxième révolution du travail ? 

Je vais le dire en un mot composé, que je définirai ensuite. Ce qui caractérise cette révolution, c’est le 

technico-productivisme. 

J’ai déjà eu l’occasion, au début de notre échange, de définir la productivité. Dit abstraitement, c’est le 

rapport qu’entretient une quantité produite avec les moyens et le temps nécessaires pour la réaliser. En 

tant que tel, ce n’est qu’un fait observable construit par une raison calculatrice. Le productivisme est 

l’idéologie matérialiste qui fait de la recherche d’une productivité toujours plus grande le principe 

régulateur de l’activité économique. Mais ce productivisme, pour exister, a besoin d’avoir les moyens 

de son ambition. Ces moyens, c’est la révolution scientifique et technique qui les lui apporte. 



30 
 

Ce ne serait donc pas le capitalisme ? 

Il en est évidemment à l’origine, mais cela  ne caractérise pas cette révolution du travail. J’en veux 

pour preuve un fait historique bien connu : le mouvement politique, intellectuel et ouvrier qui s’est 

opposé au capitalisme en Europe n’a jamais contesté sa quête du progrès technique et matériel. La 

composante qui l’a « renversé » en Russie en 1917 participait de cette même quête. Lénine comme 

tous les dirigeants de l’URSS qui l’ont suivi n’ont cessé de penser que le socialisme allait l’emporter 

en matière d’efficacité économique. Ils étaient persuadés que le développement des forces productives, 

pour reprendre l’expression de Marx, entravé par les rapports sociaux capitalistes, allait être libéré par 

le communisme. 

Il n’en fut rien. Le capitalisme s’est révélé devant l’histoire comme le meilleur aiguillon possible de ce 

technico-productivisme. 

Pourquoi cela à ton avis ? 

Parce qu’il n’admet que cette «raison» dont il tire le plus grand profit et que la croissance est la 

véritable condition de sa survie. 

La croissance dont je parle n’est pas la croissance économique, mais la croissance matérielle. Il y a 

évidemment un rapport entre les deux, mais qui est loin d’être mécanique. 

La croissance dont il faut s’inquiéter est celle de notre monde matériel anthropomorphique, car c’est 

elle qui génère de la pollution, de l’épuisement de ressources fossiles, de la réduction de la 

biodiversité, du réchauffement climatique, des risques radiologiques, etc. 

La croissance économique n’en rend pas compte ? 

Si, mais très imparfaitement. Les économistes ne connaissent les biens et les services qu’au travers de 

leur valeur monétaire. Or ces valeurs n’ont pas de rapport avec leur qualité écologique, si on désigne 

ainsi le caractère soutenable de l’objet ou du service et de leur production. En outre, au fur et à mesure 

du développement de la productivité matérielle, les biens ou services les plus vitaux ont souvent 

tendance à voir leur valeur unitaire décroître et les nouveaux à être survalorisés. La valeur économique 

n’est en son fonds qu’un jugement social porté sur le prix relatif à accorder, dans un échange, à des 

biens différents. Elle est anthropocentrée, or ce qui nous menace est extérieur au cercle des hommes. 

C’est cette menace qu’il faut identifier, et les économistes ne seront, sur ce plan, jamais de bons 

lanceurs d’alerte. Ce ne sont pas eux qui ont réussi à convaincre les chefs d’Etat de la menace 

climatique, mais tout un réseau international d’observateurs scientifiques. 

Mais quel est donc le moteur de cette croissance matérielle ? 

La croissance est un phénomène d’une extrême complexité. Elle implique de très nombreux facteurs 

dont beaucoup ne relèvent pas du champ économique, mais culturel, politique, scientifique... Elle est 

aussi dépendante du rythme de diffusion des innovations productives dans toutes les organisations. 

Le progrès technique, entendu comme accroissement de la productivité technique du travail, joue un 

rôle moteur dans cette croissance. Sans son aiguillon permanent, l’économie parviendrait rapidement à 

un état stationnaire. En effet, à productivité égale, la croissance ne peut être que le résultat d’un 

accroissement du nombre de travailleurs et sa baisse d’une diminution de ce nombre. Elle ne ferait 

alors que suivre les évolutions démographiques, ce qui a été globalement le cas jusqu’au XVIIIème 

siècle.  



31 
 

Le problème, c’est qu’il n’existe aucune mesure directe possible de ce progrès. Il ne peut faire l’objet 

que de monographies sectorielles, malheureusement peu nombreuses.  

Mon hypothèse est que la maîtrise des énergies naturelles, fossiles pour la plupart, est la condition de 

possibilité de son expression. C’est très visible à une échelle microscopique, celle d’une entreprise, 

mais difficile à suivre à l’échelle d’une nation. 

Donne-moi un exemple ou deux, pour voir 

Le premier a précédé la révolution industrielle, mais il illustre très clairement la démultiplication de la 

puissance humaine qu’apporte la maîtrise des énergies naturelles comme l’eau ou le vent. Des 

chantiers navals de Venise sont sortis à la fin du XIIIè siècle un modèle de navire inconnu jusqu'alors, 

une galère « bâtarde » équipée de voiles. Les Vénitiens ont avec elle réussi à combiner les avantages 

de la propulsion à rame et à voile. L’effort de 150 galériens pouvait faire avancer la galère à 3 nœuds, 

alors qu’avec les voiles, en cas de vent porteur, elle pouvait dépasser 12 nœuds, en se passant 

totalement d’eux.  

Le deuxième exemple appartient de plein droit à la révolution industrielle. James Watt a inventé à la 

fin du XVIIIème siècle une machine utilisant la vapeur sous pression comme force motrice et un 

dispositif permettant de domestiquer cette énergie. Le battage des céréales est un des innombrables 

exemples de l’impact sur la productivité du travail de cette invention. Au fléau, en une journée, un 

homme pouvait dégager environ 100 kg de graines. Une batteuse actionnée par une locomobile à 

vapeur, inventée au XIXème siècle, permettait d’en obtenir cent tonnes par jour et réalisait ainsi le 

travail de cent hommes. Grâce à Lavoisier, on dispose d’une référence technique : il estimait, à la fin 

du XVIIIème siècle, qu’un ouvrier agricole était occupé 130 jours à battre des céréales, ce qui 

correspondait à plus de 60 % de son temps de travail annuel ! 

Cela confirme que le premier effet du progrès technique, c’est d’avoir moins besoin de bras pour 

réaliser les opérations qui en bénéficient 

Exactement. C’est d’ailleurs cette inquiétude qui a conduit des mouvements populaires ou ouvriers, au 

début du XIXème siècle, à briser des machines. En Angleterre, ce fut le cas du luddisme et en France 

des canuts lyonnais. 

Bien qu’ensuite les mouvements ouvriers ne se soient plus reconnus dans cette forme d’opposition, les 

craintes sur l’emploi et le spectre du chômage sont fréquemment réapparues lors des phases 

dépressives des cycles économiques. 

Pour l’économiste autrichien Joseph Schumpeter, le processus de « destruction créatrice » est la 

donnée fondamentale du capitalisme et toute entreprise doit, bon gré mal gré, s'y adapter.  

Le premier impact de la croissance de la productivité et le plus visible socialement est de modifier la 

structure des emplois. En effet, si, dans un secteur donné, la productivité technique double alors que la 

consommation des biens qu’il produit n’augmente pas, ce secteur libère des effectifs qui peuvent être 

mobilisés par d’autres qui en ont besoin, ou nourrir le chômage si tel n’est pas le cas. C’est dans la 

nature même du capitalisme de créer ces déséquilibres et de s’en nourrir parce qu’ils ouvrent de 

nouveaux espaces pour l’innovation, de nouveaux marchés et de nouvelles opportunités de croissance. 

Mais cela aura nécessairement une fin ! 



32 
 

En effet, il faudrait être fou pour penser qu’une croissance infinie est possible dans un monde fini, et il 

faudrait être aveugle pour ne pas voir les signaux de saturation de plus en plus visibles que la terre 

nous renvoie. Que certaines grandes villes, certains jours de l’année, pour lutter contre la pollution de 

l’air, interdisent à la moitié des véhicules à moteur de circuler sur leur territoire, voilà quelque chose 

que je n’aurais jamais imaginé possible quand j’étais jeune. 

Mais cela n’empêche pas le monde politique et économique de continuer à courir après la 

croissance. 

Tout notre système social, économique, politique, culturel semble organisé pour produire plus demain 

qu’hier. La croissance est certes un problème, mais nous en avons aussi fait la solution paresseuse des 

difficultés sociales et économiques de notre époque : elle multiplie les biens et les services, soutient 

l’emploi, favorise le financement de l’action des pouvoirs publics, facilite les négociations sur la 

répartition des revenus, etc. Elle trouve donc des soutiens multiples à tous les niveaux de la société. La 

croissance et le productivisme qui la soutient ne sont pas qu’une idéologie. Il ne suffit pas de les 

dénoncer pour qu’ils s’arrêtent. Ce qui s’est épanoui pendant 200 ans ne se détricotera pas en 10 ans. 

En fait, ce qui me semble en question aujourd’hui, ce n’est pas tant le discours politique ou 

économique sur la croissance, que la capacité technique dans laquelle on est de poursuivre des gains 

de productivité significatifs. Autrement dit, le moteur de la croissance qu’est le progrès technique est-

il toujours aussi actif ? S’il ne l’est plus, les solutions imaginées pour doper la croissance feront long 

feu. 

Effectivement, les experts s’interrogent, semble-t-il, pour savoir si la révolution numérique aura 

le même impact sur la productivité du travail que les précédentes 

Oui, mais ceux qui débattent de cette question sont souvent des économistes. Ils passent donc toujours 

par des évaluations monétaires. Il serait préférable de disposer de monographies sectorielles 

prospectives établies par les ingénieurs et techniciens des secteurs concernés qui ne porteraient que sur 

la productivité technique apportée par le numérique à leur activité productive. 

Concrètement, dans les grands secteurs économiques comme l’agriculture, la chimie, la métallurgie, 

les transports, la construction ou les services, quels sont les gains de productivité matérielle attendus 

du numérique ? Leurs ordres de grandeur sont-ils comparables aux gains des révolutions techniques 

précédentes qu’ont été la maîtrise de la vapeur, le développement des moteurs à explosion ou de 

l’électricité et les systèmes mécaniques ou automatiques qu’ils mettaient en mouvement dans toutes 

les branches d’activité ? 

Ce qui est sûr, c’est qu’il est plus facile pour les pays moins développés de rattraper les productivités 

acquises par les pays les plus en pointe, que de se situer, comme eux le sont, sur le front technologique 

où tout reste tous les jours à inventer. Les croissances les plus impressionnantes sont celles 

qu’obtiennent les pays en retard, comme l’Europe pendant les Trente Glorieuses ou la Chine 

aujourd’hui, et non pas celles des nations qui ont déjà engrangé ces productivités. 

Mais qu’est-ce qui nous fait ainsi courir vers le toujours plus ? 

Pour le philosophe Heidegger, alors que la technique artisanale est inoffensive, simplement 

productive, la technique moderne est « arraisonnante » : elle arrête la nature, l’étudie, la soumet à la 

raison humaine. Pour elle, la nature, au nombre de laquelle il faut compter l’homme, n’existe plus que 



33 
 

comme fonds toujours mobilisable pour une fonction utilitaire. Elle est inquiétante et provocante, elle 

« secoue la terre ». 

Je partage ce diagnostic, mais il est très démobilisateur car il semble faire de la technique moderne une 

idée qui se déploierait toute seule. Or beaucoup contribuent très concrètement à son développement. 

En outre, la technique moderne n’est pas qu’un danger, elle est aussi porteuse de bienfaits 

incontestables. Ce qui arraisonne le monde, c’est sa combinaison avec le productivisme, le fait qu’elle 

soit mobilisée à son service. 

Pour Heidegger, le sujet de la technique n’est pas l’homme, qui est simplement commis par elle. Je 

pense que cela s’applique également au travail. 

Tu parles, j’imagine, du travail dans son sens collectif. Mais si ce n’est pas l’homme qui est le 

sujet du travail, où est-il ce sujet ? Y en a-t-il un d’ailleurs ? 

Travailler, c’est s’inscrire dans un monde d’altérité, car c’est toujours faire-pour-des-tiers : sa famille, 

des amis, des clients, des usagers… C’est faire-à-la-demande-de, la leur ou celle de leur médiateur 

qu’est l’entrepreneur et qui vit de cette médiation. Travailler, c’est donc servir d’autres que soi-

même ; c’est appartenir au monde des hommes, de leurs besoins ou de leurs désirs ; c’est être relié 

les uns aux autres. Mais c’est aussi être relié avec les générations passées et futures – sous la forme 

des connaissances et des savoir-faire accumulés et transmis.  

Dans l’acte productif humain, toute la société s’exprime. Il la suppose. Aussi, si je suis le sujet visible 

de mon travail, si je dispose de marges de manœuvre locales dans sa réalisation, c’est dans un cadre de 

contraintes et de déterminations qui me dépassent très largement et sont portées par la société 

humaine, bien au-delà des représentants directs que je côtoie. De mon travail, je ne suis que le sujet 

apparent et partiel. 

Le sujet du travail, ce serait donc la société ? 

Oui, mais notre mode de production se déploie et s’universalise depuis 200 ans. Il se développe au 

sein de générations humaines qui se succèdent et même chez des peuples qui n’en sont pas à l’origine. 

Aussi, parce que le phénomène s’inscrit dans la durée et se reproduit, plutôt que de société, je parlerais 

d’une civilisation technico-productiviste.  

Elle s’est formée progressivement en Europe occidentale à partir de la fin du Moyen-Âge. Elle est le 

foyer commun où se sont alimentés le capitalisme, puis son opposition communiste. Je la qualifie de 

technico-productiviste car elle fait du développement technique et de la productivité du travail ses 

deux finalités matérielles. 

L’idée de travail, sa conception même, sa valeur, la manière de le faire, son intensité, le rapport à la 

nature qui lui est autorisé… bref, tout ce qui le définit et le dessine, ce que je propose d’appeler – en 

jouant sur le double sens du mot – le patron du travail, ce n’est pas l’homme, mais une civilisation. 

C’est elle qui donne le mot – ou pas –, qui donne son sens et définit le cadre de l’exercice.  

Le patron technico-productiviste qui est le nôtre, nous l’intériorisons, si bien qu’il ne nous apparaît 

même plus comme tel, alors qu’il ne se cache pas, qu’il est même omniprésent. 

Si le sujet du travail, c’est une civilisation, il est impersonnel. C’est au fond comme si il n’y en 

avait pas. 



34 
 

Tu as raison. On pourrait ici reprendre l’idée formulée par le philosophe Louis Althusser à propos de 

l’histoire, qu’il qualifie de « processus sans sujet ni fin ». 

L’idée de « changer le travail » afin qu’il devienne un rapport mesuré et soutenable d’exploitation de 

la nature et un facteur d’épanouissement des hommes, si elle est conçue comme un objectif à la main 

de l’homme, doit être abandonnée car elle n’est qu’une illusion : il n’y a pas d’acteur identifiable qui 

pourrait en être le maître d’œuvre. Comme le souligne avec justesse Althusser, les hommes agissent 

dans l’histoire en tant que sujets, mais il n’y a pas de sujet de l’histoire. Si les civilisations changent ou 

disparaissent, c’est par des chemins multiples et souvent indiscernables au présent, par la coopération 

et le conflit entre classes ou groupes sociaux, par des initiatives et des inerties individuelles et 

collectives, des basculements idéologiques, le bruit et la fureur… Cela est désespérant pour ceux qui, 

adeptes de la pensée magique, sont si impatients du résultat auquel ils aspirent, qu’ils voudraient que 

dire suffise à faire. Mais il est peut-être une manière d’agir dans l’histoire, sans se désoler des limites 

de l’action organisée ou de sa lenteur, en s’inspirant des leçons du travail bien fait, c'est-à-dire en 

s’attachant aux moyens avec la conviction au cœur que c’est en eux que réside déjà la fin. 

  



35 
 

Pour une civilisation de la nature habitée 
 

Mais si le travail tel que nous l’avons conçu nous met aujourd’hui en danger, qu’est ce que les 

hommes peuvent faire ? 

Nul ne sait comment on passe d’une civilisation à une autre. On le constate simplement quand c’est 

fait. Il est alors toujours loisible – et intellectuellement confortable – d’identifier les raisons crédibles 

qui peuvent expliquer ce changement. Mais si nul ne connaît, dans l’action, les chemins de ce 

dépassement, sa première étape en revanche est bien connue. Un changement, quelle que soit son 

ampleur, a pour condition de réalisation une évolution des esprits qui conduit à le considérer comme 

souhaitable et faisable. C’est ce rôle qu’ont joué par exemple les Lumières, au XVIIIème siècle : elles 

ont servi de terreau commun aux révolutionnaires américains ou français et aux économistes 

classiques.  

Aussi, ce que les hommes peuvent faire, c’est déjà d’essayer de porter un regard lucide sur les 

phénomènes sociaux et écologiques dont ils sont les témoins de plus en plus directs, sur leurs causes et 

de débattre dans la sphère publique sur la meilleure manière de les traiter.  

C’est déjà le cas en France, lors des rendez-vous politiques électoraux par exemple 

Et l’on voit bien combien le débat est difficile, combien d’oppositions il génère. Le contraire serait 

étonnant. La vie publique est faite d’intérêts contradictoires et de passions, médiocres ou magnifiques. 

La raison peut avoir du mal à se faire entendre. Mais comme le remarquait Socrate, ce n’est pas parce 

que la passion domine les hommes qu’ils ne sont pas fils de la raison et que leur père doit cesser de 

leur parler. 

Les arguments les plus massifs renvoyés à ceux qui souhaitent explorer de nouvelles voies, c’est que 

ce n’est pas sérieux, gestionnaire et responsable. Il y a en effet un certain confort intellectuel à se 

laisser porter par le réel tel qu’il va et se targuer ainsi d’être réaliste, ce qui serait en politique la vertu 

suprême. Mais lorsque le réel lui-même n’est pas raisonnable, qu’il met en péril, à terme, la vie 

humaine, celle des générations futures, c’est l’utopie qui doit prendre sa place. C’est elle aujourd’hui 

qu’il faut réhabiliter. 

« Dessine-moi donc cette utopie » pourrait te demander le Petit Prince 

Oui, et il me le demanderait après avoir visité la quatrième planète, celle du business man, affairé à 

compter les étoiles. Un homme sérieux s’il en est. 

L’Utopie, depuis Thomas More, est devenue un genre politique qui décrit avec moult détails la vie des 

Utopiens. Je ne m’inscris pas dans cette veine; elle suppose une imagination que je n’ai pas, et je ne 

suis pas sûr que ces détails soient très convaincants. 

En revanche, ce qu’il est possible d’indiquer, c’est ce que devrait être la civilisation du futur. On peut 

en effet nommer ce qui la distinguerait de la civilisation technico-productiviste dans laquelle nous 

baignons. Ce serait une civilisation de la nature habitée. Dans la première, la nature est résorbée au 

sein de la société. Elle y disparaît même pour ne devenir qu’un simple outil au service de l’homme, 

mis en danger par son action, sa volonté de puissance. Dans l’autre, l’homme et la société sont parties 

intégrantes de la nature et ne s’opposent pas à elle. Ils sont la nature. C’était le cas de toutes les 



36 
 

civilisations qui nous ont précédés, qui d’une certaine manière marchaient toutes « pieds nus sur la 

terre sacrée », selon la belle expression d’un chef Sioux au début du XXème siècle. 

Nous ne connaissons plus aujourd’hui de nature sauvage mais seulement hybride, à la fois naturelle et 

artificielle. La terre est devenue de part en part οἰκουμένη (oikouménè), c'est-à-dire habitée. Dans son 

sens originel, l’expression grecque désignait la terre cultivée par opposition au désert, ou la terre par 

opposition à la mer. Mais l’on doit désormais substituer la « nature » à cette terre car nous exploitons 

désormais aussi les lieux que nous n’habitons pas. L’enjeu contemporain est de bien vivre avec elle 

pour bien vivre d’elle, de nous y mouvoir en la préservant pour inscrire la vie humaine dans la longue 

durée. Cette civilisation déterminerait un nouveau rapport collectif de l’homme à son autre lui-même, 

et donc de l’homme au travail. Elle ne suppose aucune régression des connaissances humaines, 

scientifiques et techniques, mais seulement une nouvelle orientation de leurs usages pour les mettre au 

service de cette cohabitation vertueuse. 

Ça c’est la destination, mais comment s’y rend-on ? 

Dans un dialogue entre l’écrivain allemand, Ernst Jünger, héros de la première guerre mondiale, et 

Martin Heidegger, ceux-ci parlent de la « ligne » – en référence à la ligne de front. Cette ligne, c’est 

la zone limite dans laquelle s’est engagé depuis le XVIIIème siècle l’Occident, puis la planète entière, 

d’exploitation intensive de la nature et de son arraisonnement par la technique. Franchir la ligne, ce 

serait abandonner la démesure et entrer dans une nouvelle civilisation, orientée vers le respect de la 

nature et l’épanouissement des hommes au sein même de leur activité productive.  

Heidegger pensait que l’heure n’était pas venue de dépasser cette ligne car il y faudrait un nouveau 

Dire –  il désignait ainsi la parole poétique. Il n’est pas sûr que ce soit l’arme appropriée pour nous 

introduire dans une nouvelle relation à la technique et à la nature. Il y faut évidemment d’autres 

moyens. En revanche, il se pourrait bien que ce nouveau Dire soit l’oiseau qui nous avertisse du 

franchissement de la ligne, son chant pouvant enfin se déployer grâce à l’effacement du discours 

calculateur et financier qui aujourd’hui domine tous les esprits et façonne nos actes. 

L’idée est belle, mais comment la franchit-on cette ligne ? 

Peut-être doit-on la franchir comme l’a été celle qui a conduit au capitalisme lui-même : en partant 

des entreprises.  

La civilisation technico-productiviste n’a pas été pensée avant d’être mise en œuvre. Elle s’est 

installée progressivement dans le silence besogneux des ateliers. Il suffit de feuilleter la partie de 

l’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert consacrée aux « arts mécaniques », pour comprendre ce 

qui, au XVIIIème siècle, était en train de se passer. On y voit un grand nombre de planches qui 

décrivent, gravure à l’appui, les ateliers, outils et machines qui existaient alors en France. Les 

promoteurs de cette entreprise éditoriale n’avaient pas l’ambition de recenser les procédés les plus en 

pointe, mais seulement de conserver la mémoire du patrimoine technique existant afin qu’il puisse être 

transmis aux générations futures. Ils s’étonnaient du mépris de leur siècle pour les arts mécaniques et 

pour leurs inventeurs : « Les noms des bienfaiteurs du genre humain sont presque tous inconnus, 

tandis que l’histoire de ses destructeurs, c’est-à-dire des conquérants, n’est ignorée de personne » 

déclarait ainsi Diderot dans le Discours préliminaire sur lequel s’ouvre l’Encyclopédie. 

Ce n’est que lorsque la ligne a été franchie en Angleterre, que des économistes et des ingénieurs 

britanniques, comme Adam Smith, Charles Babbage ou Andrew Ure, ont cherché à théoriser les 



37 
 

conditions de la productivité. Ils l’ont fait à partir de ce qu’ils pouvaient observer de la division du 

travail et de la mécanisation dans les fabriques et les manufactures de leur pays. 

Mais aujourd’hui, franchir la ligne à partir de l’entreprise, cela voudrait dire quoi ? 

Lui donner une forme nouvelle.  

D’un point de vue anthropologique, l’entreprise est une communauté humaine de production. C’est 

une organisation inscrite dans la durée qui rassemble, autour d’un objectif de production, une 

collectivité d’hommes ou/et de femmes équipée de moyens et dispositifs techniques, et dont les règles 

de répartition des produits qu’elle génère sont définies au préalable. C’est le lieu collectif d’expression 

du travail. 

En tant que telle, elle existe depuis que les hommes existent. Au paléolithique, la chasse était une 

activité faite en groupe, par des hommes qui se concertaient régulièrement entre eux pour la mener à 

bien et qui avaient défini des règles de partage de ses fruits. De même devait-il en être de leurs autres 

activités productives, y compris domestiques. C’était déjà des entreprises. 

En revanche, chaque époque adopte pour elle des formes d’organisation différentes, adaptées à sa 

civilisation du travail.  

Ce qu’on appelle aujourd’hui « entreprise » n’a pas d’existence juridique. Le Droit commercial ne 

connaît que des « sociétés ». Ces sociétés rassemblent les propriétaires des moyens de production à 

qui sont reconnus le pouvoir de gouvernance sur l’entreprise et un droit de propriété sur les résultats 

de l’activité. Elles emploient des travailleurs qu’elles salarient, sur lesquels le Droit du travail leur 

reconnait toute autorité en contrepartie de l’obligation de leur fournir du travail et une rémunération. 

Les sociétés anonymes sont en France, la forme la plus représentative de la logique capitaliste. Elles 

sont détenues par des actionnaires qui en possèdent des parts. Propriétaire collectif de la société, ils ne 

sont pas pour autant propriétaire de l’entreprise-communauté, puisqu’ils ne sont que sa composante 

porteuse de capital. Mais dans leurs décisions, ils ne veillent qu’à leurs intérêts propres. 

Et c’est cela qui pose problème… 

Oui, car leur intérêt est d’obtenir les profits les plus élevés et de les pérenniser. C’est un système très 

efficace pour dynamiser sur tout le territoire les forces productives. Mais tous les autres intérêts, 

notamment sociaux et environnementaux deviennent secondaires. Leur prise en compte est soit 

imposée de l’intérieur par la composante salariée si le rapport de force le leur permet, soit par 

l’extérieur sous forme de lois ou de normes. 

Ces régulations secondaires peuvent avoir une certaine efficacité, mais elles arrivent toujours après-

coup, en réaction. 

Il faudrait adopter une nouvelle forme qui fasse que les entreprises deviennent les instruments 

primaires d’une politique écologique du travail. 

Que veux-tu dire ? Ce serait quoi une politique écologique du travail ? 

C’est une politique qui vise à développer une production naturellement soutenable, c’est-à-dire qui 

favorise la reproductibilité de la vie sur une terre habitée, et sa diversité. Mais elle ne saurait se limiter 

à cet objectif ; elle devrait être en même temps un engagement au profit d’une production 



38 
 

humainement soutenable, c’est-à-dire un projet de libération du travail et de changement de 

l’organisation du travail subordonné. 

Pourquoi en même temps ? 

Parce que ces objectifs sont liés l’un à l’autre et qu’ils se feront en quelque sorte la courte échelle pour 

nous aider à franchir la ligne. 

Le productivisme a trouvé son moteur dans un développement technique orienté vers le toujours plus 

et dans la rationalisation outrancière du travail. Il a produit ainsi des effets dommageables aussi bien 

sur la nature, sous forme de réduction de sa capacité à porter la vie, que sur les hommes, sous la forme 

d’usure et de mal-vivre.  

C’est sur ce même couple qu’il faudra s’appuyer mais en en renversant la logique. Mettre le 

développement technique au service de l’amélioration des conditions de travail, c’est contribuer à faire 

du travail un lieu d’épanouissement et donc enrichir la vie d’une activité doublement bénéfique : pour 

ceux qui la réalisent et par les productions socialement utiles qu’elle génère.  

Je vois bien la cohérence et l’intérêt qu’il y aurait à agir ainsi, mais comment convaincre des 

entreprises – pardon, des sociétés – à s’inscrire dans cette politique, à en devenir les instruments 

primaires ?  

Cela n’est possible que si elles se transforment en entreprise, c'est-à-dire qu’elles intègrent dans leur 

gouvernance les autres parties prenantes. Concrètement, cela suppose que leur Conseil 

d’administration s’ouvre à des représentants des travailleurs qui seront porteurs des exigences 

d’amélioration des conditions de travail et à des élus locaux et des représentants porteurs des intérêts 

de la population, du territoire et de sa préservation. 

La direction de l’entreprise, nommée par le Conseil d’administration, n’aurait plus pour seul but de 

satisfaire l’intérêt des actionnaires, mais d’assurer également une gestion naturellement soutenable de 

la production, tout en préservant la Qualité de vie au travail des salariés. 

Ce serait évidemment un changement considérable qui suppose que se développent en parallèle de 

nouvelles approches et pratiques gestionnaires. Mais dans ce domaine, nous ne partons pas de rien. Je 

pense par exemple à cette nouvelle discipline, prometteuse, de gestion de la production, qu’est 

l’écologie industrielle. 

L’écologie industrielle ? En voilà un bel oxymore ! 

Oui, mais c’est une contradiction dans les termes qu’il faut accepter si on veut penser un avenir 

industriel. 

Son objectif est de réduire le plus possible l’impact sur l’environnement de la production industrielle. 

Pour cela, elle étudie les quantités de matière et d’énergie que mobilise un système productif dans son 

ensemble, depuis l’extraction des matières jusqu’à leur retour dans les processus biogéochimiques. 

Cette approche globale de la chaîne de production permet de dévoiler les leurres des études partielles. 

Par exemple, elle montre que la dématérialisation visible (le développement du numérique, les liaisons 

sans fil…) qui est parfois présentée comme une solution élégante aux problèmes écologiques nécessite 

en fait des infrastructures matérielles considérables et complexes, sources de consommation 

énergétique importante et de pollution. 



39 
 

L’écologie industrielle cherche à développer des écosystèmes industriels qui prélèvent des ressources 

naturelles et produisent des déchets en quantités les plus réduites possibles. Cela la conduit à 

préconiser des modèles productifs différents de ceux que nous connaissons. Elle promeut par exemple 

le développement de la location des biens ou leur partage qui permet d’accroître leur usage plutôt que 

celui de la propriété ; pour favoriser des cycles courts de réutilisation des biens et déchets produits et 

diminuer les transports, elle propose un développement économique diversifié sur une base locale, 

donc une relocalisation plutôt qu’une délocalisation ; elle remet en question la séparation des espaces 

de vie entre la production, l’habitation et le loisir, etc. 

C’est une discipline récente qui a besoin d’affiner ses méthodes et est encore peu connue, mais elle 

sera fort utile lorsque les valeurs de respect de la nature et de pérennisation de l’activité humaine 

l’emporteront dans les esprits et dans les actes. 

Et du côté des relations sociales, quelles innovations à ton avis seraient à promouvoir ? 

Les mauvaises conditions de vie au travail naissent souvent du refus de ceux qui décident d’entrer 

véritablement en dialogue avec ceux qui les éprouvent et de les écouter, car ils obéissent à une 

rationalité productiviste qui leur apparaît relever de l’évidente nécessité, et donc de l’indiscutable. 

Aussi, une nouvelle gestion des conditions de travail suppose-t-elle d’abord une remise en question de 

la logique technico-productiviste. Dès que dans les entreprises seront pris en compte les objectifs de 

production naturellement et humainement soutenables, la pression sur les travailleurs baissera et le 

dialogue en sera nécessairement facilité.  

Toutefois, les entreprises sont des communautés humaines complexes et différenciées. Les conflits 

d’intérêt, les controverses professionnelles et les divergences de point de vue subsisteront. Aussi sera-

t-il utile de développer en leur sein des pratiques de dialogue démocratique permettant aux travailleurs 

non seulement de s’exprimer sur leur travail mais aussi de l’infléchir, avec le double souci de prendre 

en compte aussi bien les questions de l’efficacité productive et de la préservation de la nature que la 

question sociale. 

L’écologie industrielle et le développement d’un dialogue authentique dans les entreprises 

peuvent certainement être des piliers d’une civilisation de la nature habitée. Mais je ne vois 

toujours pas comment on passe des entreprises d’aujourd’hui à celles de demain. Les sociétés 

commerciales actuelles, les multinationales notamment, ne vont pas s’y convertir d’un coup de 

baguette magique. Elles défendront bec et ongle leurs droits de propriété et leurs intérêts 

financiers. 

Bien sûr, car nous sommes sur la ligne, le lieu où l’ancien dépérit au milieu des pousses du futur et en 

étouffe encore la croissance. 

Je ne sais pas comment cette transformation aura lieu, mais l’histoire nous montre que ce qui paraît 

impossible peut soudainement le devenir. Ainsi, à l’issue des guerres mondiales, pour faire face aux 

exigences de la reconstruction et à l’endettement massif des Etats, des gouvernements ont pu décider 

de prélèvements massifs, quasi-expropriateurs, sur les patrimoines les plus élevés. Qui aurait imaginé 

cela à la Belle Epoque ? 

Ce que je sais en revanche, c’est que si les conflits sociaux ou politiques se résolvent par la force et par 

la négociation, la nature elle ne négociera pas. Elle manifestera sa puissance, bien supérieure à la 

nôtre, sous des formes inédites. Soit nous trouverons une solution collective raisonnable – on appelle 

ça la transition écologique – soit nous ne la trouvons pas et il faudra faire face à de multiples conflits 



40 
 

et embrasements autour de l’appropriation des ressources matérielles et énergétiques et des migrations 

générées par le réchauffement climatique. Le plus probable, c’est qu’on aura un cocktail des deux, 

dans un mélange imprévisible. 

Mais peut-être m’avancé-je trop. Cela n’est pas une prophétie. Les voies du futur sont heureusement 

plus ouvertes que ce que l’on peut prédire. Je ne voudrais pas que notre conversation te conduise à 

désespérer de l’avenir. 

Ne t’inquiète pas pour moi. Je suis au contraire très heureux d’être jeune car j’ai bien envie de 

savoir comment nous la franchirons cette ligne !  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Michel Forestier, 2025 

ISBN 979-10-982371-2-6 

  



 
 

Michel Forestier 

Manuel d’écologie du travail - Viatique pour les temps qui 

viennent 

 

Ce livre est une synthèse des réflexions que je conduis sur la question du travail depuis 2000, date à 

laquelle je suis devenu directeur d’un organisme paritaire, l’Association Champardennaise pour 

l’Amélioration des Conditions de Travail.  

Il se présente sous la forme d’une conversation dans laquelle j’ai évité toute technicité afin qu’il puisse 

être compris par le plus grand nombre. Aucune note de bas de page ne vient interrompre sa lecture. 

Toutefois, ceux qui souhaiteraient savoir d’où je tire mes arguments et mes exemples peuvent le faire 

en consultant le livre que j’ai publié en 2014 : Le travail contre nature et en circulant dans mon bloc-

notes culturel qui lui a succédé : Penser le travail autrement, accessible sur la toile. 

 

J'autorise tous ceux qui se trouvent en possession des deux fichiers de ce livre (dans la version avec 

son ISBN) d'en faire la diffusion qu’ils le souhaitent, à condition évidemment de respecter le droit 

d’auteur, c'est-à-dire de n’apporter aucune modification à ces fichiers. 

Je suis disponible pour assurer une présentation de cet ouvrage et mettre en débat ses thèses auprès des 

organisations syndicales patronales ou salariales qui le souhaiteraient, ou de toute autre organisation 

qui s’intéresse au monde du travail. 

 

 

 

Ce livre n’est pas à vendre, il est à partager. Il peut être 

téléchargé gratuitement en cliquant sur ce lien  

ISBN 979-10-982371-2-6 
 

 
 

https://penserletravailautrement.fr/publication/
https://penserletravailautrement.fr/
https://penserletravailautrement.fr/voeux-2026/

	C’est quoi ce travail !
	La technicité du travail
	Subordination et hiérarchies au travail
	La nature escamotée du travail
	L’hydre productiviste
	Pour une civilisation de la nature habitée

